### De SOCINO

ET

## SOCINIANISMO

Authore GEO: ASHWELLO, S. S. Th: Bacc: & Ecclefie Anglicane Presby-

2 Tim. 1. 14. Bonum Depositum cuifodi, per Spiritum Sandum qui habitat in nobis.

2 Pet. 2. 1. Etiam inter vos erum falsi Doctores, qui Hareses existales subintroducent, Dominum, qui ipsos emit, abnegantes, celeremque Perdicionem sibilipsis accersentes.

Pacianus Epift: ad Sympron:

Christianus mihi nomen est; Catholicus vero, Cognomen: illud me nuncupat, istud oftendit.

Julii 9. 1679.

### Imprimatur.

30 : NICHO L'AS. Vic. Can, Oxon.

#### OXONIE,

Excudebat H: HALL Academiz Typographus, Impeniis RIC; DAVIS, 1680.

# SOCINI IN

The remain south 64 diese?

ie rymasil

Kamping hery

#### 24:2242222:324222 25:225222:32:32 25:225222:32:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:225222:32 25:22522:32 25:22522:32 25:22522:32 25:22522:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252:32 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:2252 25:225

### Reverendo in Christo Patri ac Domino, D. Thomæ Episcopo Lincolniensi.

Reverende Antistes,

Iffertatio hac de Socino & Socinianifmo,quæ tui nominis Patrocinium petit, non uno nomine illud à Te postulat. Nam five ipsam Compositionem, five Argumentum hujus libelli, five Authoritatem tuam in Ecclefia, five prafentem hujus Ecclesia notra Statum, in qua præfides, confidero, Dignitati tuz inprimis debita videtur. Erenim primo, non possum non lubens, gratusque fateri, me in hoc Opusculo conficiendo, haud mediocriter instructum, adjutumque fuisse, Suppellectile ista libraria, qua Bibliotheca tua eximie locupletata eft. Deinde Dignitas ista Episcopalis, qua superemines in Ecclefia, ut Facultatem dat, fic & obligat, præ cateris è clero Anglicano, ad suscipiendum veteris

teris Fidei Catholice Patrocinium contra cujulcunque generis novatores; iftos prafettim, qui ipfius Christianismi fundamenta convellunt. Hujufmodi vero Patrocinium eo magis necessarium est, magisque rempeflive poscitur quo novarorum Dogmara perniciofiora funt, & numero plura; quo periculosius se ingerunt, latiusque se spargunt. Socinianismus autem, ut bene notum est, quædam Hydra multiceps eft, five Compendiú Hærefium , earumque peffimarum , quas proinde Ecclesia Catholica jampridem Synodis frequentibus damnavit earumque Patronos gravissimo Anathemate percussie. Porro, cum Anabaptifmus utplurimum rude vulgus infecerit, cui Dogmata de Bonorum Communitate, & Immunitate à Jore atque Dominio magistratuum, valde allubefount , Socinianismus è contra eo periculofior eft, quia non tam crassos Politici corporis humores corrempere genis arque conturbare, quam Spiritus tenviores arque subtiliores, (cujufmodi funt animales in cerebro versantes) nimirum Ingenia politiora, & generofigra, que cum hujusmoci virus penitus imbiberint, nelto validiora funt ad malum iftud, que fic tinda funt & penitius imbuta, undiqua que dispergendum, Harefifque istius Pestem etjam is afflare fatagunt,

satagunt, qui & Ingenio pollent; & Dignitate praftant. Huc accedit valde speciolus recta Rationis Pratextus, qui cundis blandiffime arridet, & quafi fascino quodam Homines dementat. Plerique enim in nata quadam Philautia laborant, qua fibi præ cæteris sapere videntur ; & obstinatione Animi , que præfractos reddit, & alieni Arbitrii impatientes, eo quod judicandi libertatem intra certos limites coerceat . Rationem quasi captivam in Triumpho du. cat , & Opiniones cujulque privaras Authoritati publicæ vel invitas subdat. Sed quod adhuc propius attingit, & validius urget germanos Ecclesia Anglicana Filios. unicuique Horum, hodie præsertim, ex Officio incumbet, Matrem fuam, tot nominibus fibi venerabilem, ut contra omne genus Adversarios pro viribus defendere , sie & Iplius famam vindicare à malignantium Calumniis; Romanensium pracipue, qui, prater vim apertam, fraudibus rem agunt, eo periculofius, quo occultius: partim dum fectas nescio quot contra losam & excitant, & fovent, quibus ex omni Parte oppugneture partim, dum arrocissimis Calumniis candem defamare nituntur, cunctifque invifam reddere. Præfertim, cum affirmant Ipfam in hoc Socinianismo patrocinari, dum uniuscujusque Prizati

Privati Rationem S. Scripturz Interpretem staruit, omniumque Controversiarum in Religionis negotio Judicem, seposita Ecclesia Authoritate, altisque mediis ad rite judicandum requifitis. Quafi non aliter Ecclefie nostræ Reformationem, Poctrinamque in ipsa stabilitam, tueri possemus, quam ex Sociaianorum Principiis; quia fc. infallibili ifii Authoritati, quam Ecclefia Romana fibi perperam arrogat, Rationis noftræ Judicium in universum subjicere recusamus. nimvero, plus satis notum est, quam aversa sit Ecclesia nostra à Socinianismo, seu potius, quam' ei adversa; idque non solum ex Seren: Regis nostri Jacobi (veteris Fidei Catholica, dum in vivis erar, acerrimi Defenforis ) Procestatione Anti-vorstia; sed multo luculentius ex publica Fidei nostra Confessione Articulis 39. comprehensa ; & nuperius in Canone 4º. Synodi Anglicana, que celebrara est A. D. 1640. quo hac Harefium colluvies diferte impugnatur, & gravissima censura damnata est. Tantumque abeft, ut Rationem cujulque privatamin Tribunali juridico collocemus, in Ecclesiastica Authoritatis opprobriu, ut ex adverso, omnes Concionatores apud nos, legitime ad munus istud exequendum admissi, ex Decreto, Ecclesia nostra teneantur -Ne quid unquam doceant

doceant pro Concione, quod à Populo re. ligiose teneri & credi velint, nifi quod con-Tentaneum fit Doctring Veteris aut Novi Testamenti; quodque ex illa ipsa Doctrina Catholici Patres, & veteres Episcopi collexerint, lib. Can. 1571. Tit de Concionatoribus. His tamen non obstantibus, Socinianorum libros apud nos passim dispersos habuimus, & à junioribus quoque Scholasticis avide perlectos in contemprum Canonis fupra memorati, 1640. Et quod multo pejus eft, quosdam ex his Anglice versos habuimus ut plures etiam è vulgo corrumperent, qui Imperitia juxta, & Inconstantia laborantes, facilius perverti solent, & Catholica Fide deserta, quam nunquam probe didicerunt, in errorum Devia se abduci pariuntur. Imo, neque defuerunt aliqui inter nos Theologi, qui tum in concionibus, tum scriptis in publicum editis, nimis oftenderunt, quantum faverint quibusdam Socinianorum Dogmatibus. His caufis permorus hujusmodi Dissertationes neutiquam intempestivas puravitadeoque fiduciam mihi tandem sumpsi, Humanitate tua coties & tamdiu experta confisus, Tractatum hunc in manus tuas dare, & Patrocinio tam venerabili munitum, in publicum edere, valde fælicem me existimaturus, si quo modo huic Harefi perniciofiffima viam aliquatenus obstruere

Obstruere valeam, errantem aliquem reduces re, vatillantem confirmare, rud m & imperitum in Fide melius infrinere, Dogmatis Sociniani feditatem demonstrare, & speciosum recte Rationis Pratextum, de quo tantopere gloriantur trijus Sefte Homines, & cuius fallaci oftentatione le plerifque commendant, derepere arque è medio tollere. Sed ne tzdio ulera fim, fola jam vora foperfimt, ut Deus Opt, Max. Fidem iftam Catholicam, quam hic aut alibi plantavit, vindicet ac defendat, Ecclesiam suam incer tot Hostes inviolatam confervet, Veritatem & Pacem in ipla ftabiliat, Hærefes eradicer, schismeta refarciar, Sectarios cujulque generis ad bonam mentem revocet; & (ut hac omnia melius fiant, fibique conftent ) Hierarchiam Ecclesiasticamincolumem fervet, Authoritate vigentem reddat, & fanctitate venerandam; nominatim vero, Reverentiam tuam in omnibus iftis copiose beet, que ad munus tuum Episcopale, ut oportet, complendum conducunt, & ad laudabilem ampliffime iftius Dioceleos Gubernationem. cui jam præfectus es. Sic orat

Venerande Antifies,
Reverentiz vestrz Servus multis
nominibus devindifimus,
GRO: ASH VV BLILUS

fin heterminender; vel potine, utramere ...

## LECTORI CHRISTIANO.

Cire Te velim, Chriffiane de Catbolice lettor, banc Differtationem de Socino de Socinianifmo, effe Partem Operis multo majoris; cui Titulum dedi . De Judice Controversiarum & Catholica Veritatis Regula. Et in hoc Argumento tradando, fingule ista, qua potui Deligentia, examinavi, que Theologi ad alterutrum Caput referre Solent, viz. S. Scripturame Traditionem Catholicam ; Ecclefia Catholica Authoritatem , bujes Jeculi prafertim; Concilia , precipue Decumenica ; Ecclesia Romane Prarogativam, quam Tibi in judicando vendicat ; Spiritam privatum ; Judicium Ecclefia primitive, five Confenfum Patrum ; denique rectam Live Sanam Rationem. In gaorum ordine , S. Scriptura ante Omnia pro Fundamento jatta (que tamen , ut in quibusdam filet , fic de in Aliis dubia est , atque obscura, variifque Interpretationibus abnoxja, Reliqua ad Ædificium Superfiruendum Spectant. de fibi vendicant, vel Interpretum munus in Scriptura explicanda; vel Judicum, in Controper-

### Adlectorem

fis determinandis ; vel potius , utrumque fimul. Horum Singulis, pro modulo Tenuitatis mea, quod aquum otque debitum est attribui; & quoufque conferant ad Veritatem elucidandam, ad Regulam Fidei firmandam, litesque Theologicas definiendas, pro virili mea demonstravi; quam necessaria item sint qua-temve vsum babeant, in alterutro munere peragendo. Argumentum Sane ex Jua natura nobitifimum, Nobifque simul explicatu neceffarium, maximi Momenti in fe, nec minus Omnibus utile cognitu. Controversiarum omnium Theologicarum, veluti Clavis, que januam aperit ad divina veritatis Adytum, qua femel conspecta, fententiamque Suam ferente, illico lites conticescunt, Ita ut ex bujus Argumenti explicatione legitima, Istarum omnium Determinatio quam maxime pendeat. Quid autem in eo trastando prestiterim, Aliorum e-rit judicare, qui me multo melius judicare norunt. Hoc tantum mibi dicere fas fit, quod, in ifto opere conficiendo, veritatem fincere que-Je erim, Diligentiam band mediocrem adhibuerim, de quod Plura de hoc Argumento co-natus fuerim in unum de idem volumen compingere, quam ufpiam alibi me vidife memini. At utrum integrum boc Opas unquam in publicum proditurum fit, plane nescio, cum expensa Prali certa fint taque fat gravia, Tempora vere

### Ad LECTOREM.

vero incerta, de Periculo plena; qualia nec Bibliopola favent, nec lettori; neque Illi Animum addunt ad Sumptus in Pralum erogandos, neque buic ad libros , ampliores prafertim , coemendos. Interim, bic libellus periculum fui facit, dum Oculis eruditifimi feculi , nec minus. Opinionum varietate diftractifimi, fe vifendum exponit; cujus tamen Cenfuram Subire paratus est, quam iniquam fore band veretur in Plerifque, cum Socinianismus iffe ; quam detegit fimul de impugnat, ab emnibus per erbem Christianum Ecclesiis communi Suffragio damnetur , que tamen in Alis non paucis inter fe different ; ita ut bic communis Christianifmi Caufam agere videar, que cuntis vere Fidelibus non potest non effe chara. Cur vero banc Operis mei Partem prie Cateris elegerim , quam in lucem primum emitterem , cum revera omnium ultima fit; ita fe Res habet. Differtationem banc annexui isti Operis Parti. que trattet de retta five Sana Ratione, de Reliquas simul sumptas Magnitudine fere adequat ; ea vero de Causa annexui , quia Sociniani pra omnibus Sectariis , de Mius Patrocinio se maxime jactant, de ad eam femper appellant. Atque boc est(ut Istud obiter moneam ) quod occasionem prabuit excusoris errori, cui in singulie bujus libelli Paginis bie Titulia cernatur , De recta five lana Ratione

### Ad LECTOREM.

tione; cum potius ita fe buberet , De Socino & Scoinianismo. Quem errorem , ut fpero. facile condinable, cum parum aut nibil ad Rem ipfam fpellet. Enndem vers ante Ceterus in lucem emifi , tum quia in de ex fe completa est, de ab antecedentibus minime dependens; eum , quia Harefis ista , quam patefavere conatur, de putefattam pefsundare , ut in fe perniciofifima est , fic & pericatofifime fe Hominum mentibus infinuat fub retta Rutionis obtentus prafertim, in boc Seculo, ubi tot Homines ubique occurrunt, vago & inflabili Ingenia praditi , Principiorum Fidei Christiane vel omnino nefett, vel Effdem teofter m. Aradi; Authoritatio Eeclefiaftica faperbi Con. temptores, Opinionibus malefanis preoccupati, prafracti de indeciles, ulieni Confilii impatientes propria Rationis admirabundi Cultures, de fibi falis in omnibus placentes. Quantum vero Spellat ad Catalogum Dogmatum Socimianorum ( que at particulatim recenfeo, ita fusions prosequor ) do bot ultra Tibi notum velim, quad multa majorem locarum citatorum partem, vel Ipje propria Mann exftripferim, nel diligenter exferibendam curaverim. Punca John testant, querum fingula fere citavi ex Fide Tofue Stegmanni, in Photinianismo suos & petita funt ut plurimum e libro Smaleii contra Ffantsium ; quem licet folieite quefitam, adbus

### Ad LECTOREM.

adhuc tamen comparare non potui, adeoque nec consulere. Interim fp. ro , Stegmannum ifta Smalcii loca mala Fide non citaße, cum in aliis Citationibus ipfum fatis aquum ac diligentem repererim. Hoc autem idcirco monui, Ne quis me iniquiorem existimet in Opinionibus Illorum recensendis, Eisque videar errores aliquos imputasse, qui in ipserum Scriptis non extant visendi. Quod certe neutiquam facerem sciens lubensque, in Illorum, vel Aliorum quorumcunque, prajudicium. Hoc unum babeo quod adjiciam ; quod si Disertatio bac Doffis, Bonisque fuerit accepta, Animum Mibi fortaße dabit reliquum Opus Pralo mondare, si minus simul de integre , saltem divisim de per partes. Interea , libellum bunc , pro Candore tuo, aqui bonique consule, de Conatibus Illius esto propitius, qui nibil magis in votis habet , quam Fidei Catholica Veritatem , de Ecclesia Catholica Pacem. Vale, Meique, inter precandum, ne sis Immemor.

### Ad E C C T Q R P IL



## SOCINIANISMO

Differtatio.

ARGUMENTUM.



Rigo Secta Sociniana, à Lalio Socino; & Fausto illius ex fratre nepote; quorum Historia brevi percurritur. Utriusque ingenium, eruditio, & mores, prasertim Fausti. Quomodo, & unde hic Faustus Haresium & Hareticorum farraginem in unum

compegerit, novamque sectam de suo instituerit. Artes quibus usus est, in Dogmatibus suis uniustujusque Genio commendandis, Discipulisque sibi colligendis. Opportunitates item, quas sedulo Idem arripuit, ad Hareses suas disseminandas, prasertim in Polonia. Ejusdem superbia summa, & arrogantia, dum suo ipsius ingenio in omnibus sidit; & Amicorum Judicia vilipendit, neque hoc contentus, Catholicam Ecclesiam contemnit; eamque non sua solius atatis, sed & seculi Primitivi, cum Patribus, Conciliu, & unanimi consensus

confenfu Dollo rum illim, totaque corpare Etelefia fuis Paftoribin adharentis. Adverfarit Socini , isque non folum o Pontificiis , fed & ex Ecclefis Reformatis, imo, & ex Ani-Trimitaria , qui igfins Principiis imitentes. Invocationem & Adarationem Christi prorsus abnegabam. Inner Hos pracipui, Franciscus Davidis in Transylvania, & Christianus Franken in Polonia; quorum Disputationes de hoc Argumento cum Socio extant inter Illins opera, ne & alia Disputatio ejusdem Soomi cum Erasmo Johannis Ariano. Postulata Socimianorum paulo equiora allata a Joachimo Stegmanno, Pofulato corundum plane iniqua & absurda ; de Judice Controversiarum , Imerpretatione S. Scripenra, viribus Rationis naturalis in Religionis negotio, Hareticis won spercendis, Ecclesia. Alissque quibusdam. Catalogus Haressum à Socinianis effertarum, cum perniciofes illarum effectibus. Socini , & Secinianorum Concessa. Postulata Socinianis proposita que vel infis Concossis Postulata Socinianis proposita qua vel in istis Concessis fundantur, vel alias Sana Rationi & Aquitati consona funt.

S. 1. S. Ocinianorum Secta à duodus Socinis nomen & originem accepit, Lælio sc. & Fanste ipfus ex fratre nepote; utroque ex nobill sa milia Senis in Italia oriundo, lurisprudentiæ studio imprimis dedita, cuiusque peritia quamplures ex ea celebres evaserunt Marianus Socious, tantopere ab somano, somine Pii 2. ) landatus, suit hujus Fausti Abavus. Pater autem Fausti, ob summum Ingenis acumen, dictus est Pater substitutum Neque sane blium habuit ex hac parte ullatenus degenerem. Mortum autem dicitur, cum nondum excellerat Annum 17. Medicitur, cum nondum excellerat Annum 17. Medicitur, cum nondum excellerat Annum 17. Medicitur, cum nondum excellerat Annum 17. Medicitur degenerem Mortum autem dicitur per la proposition de la pr

niceretus,

virum Excellentifimum, N. N. paulo ante morten conferipta. Faultus vero narps elt; et ibidem ipfe narrat, quinto die Decembris, justa vetus Calendarium. A.C. 1539: dualitis Horis & tribus fere qua-

drantibus, ante ortum Solis 10001

6. 2. Sed ut ad Latium revertamur. Is dicitar ab Equite Polono, que vitam Faulti conferiplit, Juri Civili, ficut & Antecessores eins, operam primo dediffe. Poltez vero, diffidis circa Religionem exoreis, per Lutherum & Allos, qui varias corruptelas in Ecclesia Romana palam arguebant, & Reformationem acrifer orgebant, fele ad Theologie studium applicuille, ut hujus ope errores receptos detegeret atque adeo Ecclefic morbos, quibus tune Temporis laboravit, lanaret. Hoc au teur ut melius præstaret, Scripturam imprimis confuluitle ferrur, ad cojus fentus falicius eruendos præter excellentis Ingenii altitudinem, & Judicii acrimoniam, dicient acculife feientiam hand mediocrem fingua Oraca & Hebraica & aliquantofam Arabica. Quibus instructus, ut studia ina promoverer, & fe in vericatis perquititione fecurius dirige et, Patriam fuam reliquit; & cum primariis illius atatis Theologis, qui opus reformanda Eccletia aggreffi funt, familiarius converfabatur; fc Bullingero, Brenelo, Munitero, Mulculo, Petro Marfyre, Zanchio, Beza, pracipue autem, cum Me-lanchichone & Calvino, ut ex corum Epiftolis liquet. His folitus est identidem nova fua Dogmata inter colloquendum proponere; non tamen audacter ea afferendo & propugnando, sed fere Dubitantis more veritatemque fincere quarentis. Qua fua in speciem modertia hoc faltem effecit; at ab corum colloquio atque confortio non in totuni re-

A 2

...(1979)

jiceretur. Tandem tamen, eo usque urgebat Calvinum istiusmodi quæstionibus, ut eum serio monere cogeretur, ne sibi posthac ista portenta Quastionum proponeret, sed quarendi pruritum mature corrigeret, Si Tibi inquit, per aereas illas Speculationes volitare lubet , sine me , quaso , humilem Christi Discipulum ea meditari, que ad fidei mea adificationem faciunt. Ac ego quidem silentio meo id , quod cupio, consequar, ne Tu mibi postea sis molestus. Cum vero ultra pergendo, Serveti Blasphemias, aliaque infana Dogmata, apertius in fe tuenda suscepis set, una & altera Epistola, ab eodem Calvino gravius increpitus est. Non longe post, Servetus ob Harefin Genevæ combustus est. Lalium vero exemisse d'citur à supplicio, incredibilis modestia, morumque Dexteritas, qua Adversarios Illius ita exarmatunt, ut cujus libertatem ferre non poterant; Personam tamen odisse non sustinerent.

6. 3. Quod vero ad Peregrinationes ejus attinet; dicitur Patriam fuam reliquisse, cum natus ellet Annos 21. A. C. 1547 Froximo quadriennio peragravit Galliam, Britanniam, Eelgium, Germaniam totam, & Poloniam, quam primum ingressus elt, A. C. 1551. quo tempore conversatus est com plerisque è nobilitate Polonica. Persuasit Franc: Lifmanino Patria Corcyrao, & Bone Sfortia Regina, à Confessionibus, cucullum suum monachalem abjicere, & Papismo deserto, in suas partes transire. In Poloniam rediit post mo tem Patris Mariani, qui l'ononia obiit, A.C. 1556. Quando impetra-vit literas Regum Polonia atque Bohemia, quibus munitus, securius in urbe Veneta, cum Amicis de Patrimonio suo agere posset. Tunc maxime apparuit, quantum petuerit apud Nobilitatem Polonicam

Ionicam atque Germanicam; fummis enim studiis tunc certatum est in ejus causa apud Lud; Priulam Venetiarum, & Cosmum Etruriæ Ducem, Sc. Annis 1558. & 1559. Non longe post, obiit Tiguri, ubi fedem per aliquot Annos fixerat, fc. menfe Maio, A. C. 1562. Anno autem ætatis fuz 37% Cum autem adhuc in vivis esset.absens,& per litteras, in Sententiam fuam traxerat fratres fuos, & familiares, eorumque uxores; ex quo factum est, ut Socinorum familia huc illuc dispersa fuerit, atque dissipata. Tunc Fauftus quoq; Italia derelicta, Lugdunu in Gallia fe contulit; ex his liquet, quantum ingenio fuo fideret Lælius in Rebus Theologicis, qui veteris Ecclesia Doctoribus aut neglectis aut contemptis, & pracipuis aracis fuz Theologis, qui Ecclefiz reformandæ operam navarunt, posthabitis, ex fuo ipfius fenfu scripturas interpretabatur, & nova Dogmata condebat; que tamen, ut fibi divinitus revelata, quibus vifum eft, clam impertivit. Justo fane Dei judicio, ut qui spreverat Duces à Deo si bi datos ad ve itatem investigandam, & sibi soli saperet, à Deo desertus, & Diaboli sub Angelica specie, Delitescentis Illusionibus expositus, in gravissimos errores abduceretur. Hic præ cæte is, fuit viæ Dux, & Auctor nove Dogmatis, Fausto nepoti, per avia & abrupta Hæresium vaganti. Hic ista errorum fem na sparsit, quæ, sub lilius cultura, non longe post in amplissimam messem excreverunt. Hic demum lapides iftos fedulo collegit, quibus, aliquanto post Tempore, fundamenti loco jactis à Fausto, infana illa Socinianifmi moles ab codem paulatim Superstructa est

5. 5. Cum autem Lælius supremum Diem obiit, Faustus erat Lugduni in Gallia, abi per Triennium picera com-

A 3

commoratus fuerat, post sugam snam ex Italia.
Tune temporis erat Juvenis 23. circiter Amoram. Andita vero Patrui morte, accelerato Itinere Tizni rum Pervenit et Chartas fibi legatas arriperet, & in euto ponerot; qua festinatione sua, structas lis Patrul fecrubrationibus infidias egre antevertiffe fertur. Ladius enim moriens, scripta sua huic suo nepoti legaverat, opportuno tempore propalam odenda. Quippe perhibetur, eum, dum in vivis effet, inter Amices gloriari folitom, Faultum polt fe omnia faticins explicaturum, atque perfecturum. lea, polt obitum Patrui, Fautoshac hteraria fopellectile instructus, in Italiam discellit, & in Aula Magni Ducis Hetruriæ per duodecim Annos commoratus eft. Hac tandem reheta, Balileam venit, A. C. 1374. aratisfue 34. Ilic Theologie operam navavit, per tres Annos, & amplius, facris precipue voluminibus intentes, Ihi quoque primum fuum librum edidit, De Christo Servatore. Postea, à celebri Medico Georgio Blandrata in Transylvaniam evocatus fuit, ut Franciscum Davidis à sois erroribus liberaret, quocum frustra disputavit. Non longe post in Poloniam fecessit; jam quadragenarius, A. C. 1579. & Anti-Trinitarijs fe ftatim adjunxit. Cum autem accufatus effet, apud Stephanum Bathoreum Poloniæ Regem, de fedicioso quodam scripto contra Magifratum civilem (fc. de libello contra Palaplogum) Cracovia discedens, ubi quartum jam Annum degebat, confugit ad Christophori Morstinii Domum, Paulikonii Domini, pancis passum millibus à Crai tate istius secessus, quam nobilitatis in Cente Polonica, Privilegiis, fese tuentas eft. Illud Rus fuburbanum , per Triennium & ulera, fovit hunc Hof! pitem

pitem ubi non longe post, Filia ejustem Morstinii in uxorem ducia, nomine Elizabetha, Patroni sui Gener factus est, unde securitatem suam in illis locis, affinitatibus & amicitiis stabilivisse visus est. Ibi librum suum conscripsit contra Gabr: Eutropium Canonicum Postaniessis Collegii. Ibidem quoque Filiam susceptiate modo nominata uxore, Agnetem dictam, circa Pentecosten Anni 1387. Eodem Anno, mense Septembri, uxor decessit; & Ipse non longe post tum mo bo diutino consictatus est, tum Pattimonium in Italia amisti post obitum Ducis Francisci. Filia Socini, post mortem sui Patris, nupta suit Stanislao Wiszowakio equiti Polono, ex quo Fili-

orum , Filiarumque mater facta eft.

5. 6. Quod vero ad Socinum ipfum; Omnium fere odia in se concitavit, post librum de Christo Servatore Typis evulgatum; propter quem, aliaque Scripta blaiphema, que in vulgi Aures firmal, manufque venerant, cum jam Cracoviam rediffet (ubi nt plurimum degebat J commoto per Scholafticos Tumulty , æger tunc, et forte curandæ valetudini intentus re cubiculo extrahitur feminudus et per forum ac coleberrimas plateas, deposcentibus ad Supplicium plerisque, contumeliose raptatur; tandem vero , cum pellime mulctatus fuiflet, a Martino Vadovita Professo e Cracoviensi, agre furenti multitudini cripitur. Cum autem adhuc ei minas intenderent, inde discellit, non multis ante Obitum Annis, et sese Luclavicias contulit, Pagum novem circiter milliaribus Cracovia diffitum; ufus menfa & Ædibus viri nobilis Abrahami Blonscii. Ibi post aliquot Annos supremum diem obiit, sc. A. C. 1604, incunte; ætatis item suæ 65°. pariter ineunte, personalis de presentation de la competenta que sonte

5.7. Ita vixit, ita mortuus est Fauftus Socious, pracipuus hujus Secta Auctor; qui dum in vivis erat, huic uni operam sedulo dedisse visus est, nt Patrui fui Lælii Dictata, quæ Chartis mandata fibi legaverat, penitius digereret, & perfectius excoleret. Huic studio cum saris, in putavit, in-cubuisset, illico sibros conscribere con t & ubique Gentium evulgare, in Germania, Tranfylvania, Polonia, ipfaque Italia. Fertur scripfisse ab Anno 1570. nec à scribendo cessavit, donec vivere desiit. Enimyero in hisce libris suis novum plane Religionis Systema molitus est, Siquidem haud satis habuit. hunc aut illom Fidei Christianæ Articulum convellere, sensum orthodoxum & a majoribus receptum pervertere, aut Fundamento antiquitus jacto, cum plerisque antehac Hæreticis, malesana Dogmata syperstruere, nisi & ab lpsis Fundamentis, que loco antique Fidei Iple de novo jecerat, integrum & ex fuo Iplius ingenio efformatum, e igeret Ædificium. Hic enim , ut arbitror , primus omnium, inter cunctos hucusque Sectarios, ex proprio Ingenio Patrui fui Chartis quadantenus adjuto, per fingula Theologiæ Capita, aliam novamque fo mam Religionis introduxit; nimirum in Fider Dogmatibus, in Politia atque Disciplina Ecclesia, in Sacramentis item & Sacramentalibus, inq. Forma cultus Divini, facrisque Ritibus ad eum spectantibus, quos Ecclelia Catholica, à majoribus olim acceptos, adhuc retinet & solenniter observat. Etenim his omnibus, aut in totum abolitis, aut fædissime depravatis, practicam folum Theologiæ partem excoluisse videtur, que de moribus & officiis tractat. Huc Socinus refert totam fere de Deo notitiam, wiz. ad Promissa, & præcepta Evangelica, quæ funt objecta

(

(

I

n

n

re

ri

P

I

objecta fidei practice, & Obedientie Deo præftandæ ex fide promissorum; parum solicitus de cognitione Nature Divine, & Attributorum illue pertinentium, modo observantia mandatorum divino rum integre exhibeatur. Quali Christiani parum aut nihil interfit, scire quid Deus sit, modo conflee , quid velit. Propter hanc quoque Crellius iflius Dicipulus, non parum celebratur in Ethicis fuis. Adee ut Philosophiæ moralis Professores potius cenfendi fint, quam fidei Christiana. Imo ne hanc quoque in quibusdam, nobis integram & inviolatam tradiderunt, cum aliqua lege Christi vetil ra permiferint, & multo plura eadem lege permiffima vetuerint. Quid? quod multo pejus est; duo ifta Socinianorum Dogmata de Anima humana omnis fensus experte, post egression e corpore donec ad Christi Adventum è Somno expergefiat; & totalis Interitus, five Abolitia Impiorum, post Judicium à Christo peractum, omsem plane virtuteme mundo tollunt & omnimode morum licentie latam portam aperiont. Cum enim multo majo: Pars Honisnum, à majo abstineat, & in officio contineatur; Supplicii metu potius quam amore virtutis; quid non audebunt ambition, avari, luxurion, omnique nequitiz dediti quotiescun ve fraudibus & dolis aut aperta vi, cupiditates fuas explere datum eft, fi modo pe fuadere fibi possint, nullas omnino restare penas post hanc vitam à se subcundas, quotcunque aut qualiacunque flagitia sua in hac vita suerint? Idcirco, ne jactent fese Sociniani de morum præceptis, & honestioris vitæ Regulis. Nam & E. picurus has tradidit ; qui etiam libros conscripsit de Sanctitate & Pietate adversus Deos, ut Cicero memorat lib. 1: de nat. Deorum : cum tamen satis notum notum sit, quomodo illius placita omnem Religionem funditus è mundo sustulerint, & cum Religione virtutem; dum Providentiam divinam negavit, & statum suturi seculi.

\$. 8. Sed redeamns ad ipfum Socinum. Cum Illius Dogmata in variis Tractatibus ab eo scriptis sparfim extarent , & paulo fusius atque liberius ibi traderentur, visum est nonnullis ejus Discipulis, eadem in fummam redigere, & systematice componere. Quod tentarunt Moscorovius in Catechismo Racovienfi, Oftorodus in Institutionibus suis Smalcins contra Frantzium, & Volkelius imprimis, in libro, cui Titulum dedit De vera Religione; eodem plane Jure, quo Lucianus monstrosissime Fabulæ nomen tribuit, veræ Historiæ. Alii autem, parum aut nibil llius Doctring addiderunt, fed cum, vel Argumentis ulterius confirmarunt, vel Commentariis fuis in aliquot S. Scriptura partes verius illustrarunt. Eniedinus enim, Alique quidam in hoc operam posperunt, ut loca quædam S. Scriptura in sensum aliemm perverterent, dum vel fua Dogmata aftruere, vel fensus orthodoxes, à nostris Theologis allatos, destruere conati sunt. Alii vero Polemice Scripferunt in defensionem Doctring Sociaiang. At si Allqui fortassis ei quidpiam superstruxerint, nemo tamen, quantum videre mihi contigit, Principia ab Illo, posita mutavit, vel iisdem nova quadam & aliena adjecit. Itaque Eques ille Polonus, qui Socini vitam confcriplit, cum hoc præcipue nomine laudat, quod in animo semper habuerit nobilioris Fidei Doctrinam tradere. Unde in fine istins Historiole, cum non ineptè comparare videtur cum Ignatio Lovola, Jesuicici ordinis fundatore. Ignatine quaque, ait, at alies taccam, majorum noftrarum memeria, \$0.730m

d

troci-

ria Patriam, Agnatos, Opes, Honores, Minfame Hloce bras contempferat; multos quoque labores, multa Discrimine , ultre Subierat, telum Gloria Dei & Fidei militiam professes, Non despicio Animi magnitudinem , que in Eo aut fimilibus Normullis apper mit. Neque enim prorfus molli Jesneye ad Gloriam comenderum. Sed mondum bie video illud magis arduum, quod quarimus nobili. aris Fidei Specimen. Sic Ille. Non impar fane, ant incommoda Collatio Ignatii & Socinii Uterque genere nobilis. Uterque mondam& mundana, faltem in speciem, descrip Uterque duros labores tulit Uterque Del zelum & Fidei militiam profesibs eft, Literque nove Secha: Author, e diametro quidemalterutrimque oppofrat, fed seque perniciofa. Altrumque demum Animi magnitudo (nt Illi logui lubet ) revera malefana Ambitio, & Superbia, & inanis Gloric Cupiditas egit et impulit, ad novam Religionis fabricam, Sectamque formandam. Socini autem eo major Gloria ex huus Scriptoris fententia, quod Hic nove quoque Fidei Typum, feu nobilioris Fidei Spocimen (ut logni amat ) exceptavenit, & orbi Christiano foscipiendum exhibuerie. Par sape Gloria utriusque par merces intrique debita eft es molisqui mun so

S. o. Hic novum Theologie Systema tandem confecit Socious nove Secta Magister & hoc suis Discipulis ubique evulgandum tradidit; qui certe minime segnes erant in hujusce Magistri Dogmatibus quacunque licuit & ubicunque opportunu a visum est tum voce tum scripto apud Omnes disseminandis. Et vix credi potest quantum brevi creverit hao Secta praeserim in Transylvania & Polonia, Partibusque vicinis & quanta audacia, insigniores quidam Socioi Discipuli non solum libros suos in vulgus edideri nt, sed & Regunt alicrumque Principum Virorum pas

trocinium follicitaverint, Inter quos Moscorovius, non longe post mortem Socini, Catechismum suum Racoviensem qui Socinianismi Summam continet aufus est ad Serenissimum nostrum Regem Jacobum mittere cum epistola dedicatoria in qua hæc occurrunt. Ecclesie noftra Catechesin bane latinitate donatam, Augusto nomini S. R.M. T.inscribendam & dedicandam per me dixerunt ; prout etiam Ego , Eurum nomine Sa R. M. T. inscribo, & Submiffe dedico Anno proxime sequente viz. 1610. Conradus Vorstius Sociai Discipulus fuum Tractatum Theologicum de Deo infcripfit D. Mauritio Haffie Lantgravio. Idem Exeg. esin Apologeticam in eundem librum fæderatis Belgii Ordinibus inscripsit, A. C. 1614. qui ambo libri Ejusdem Regis nostri Jussu, in Cameterio Paulis no, & utraque Academia, publice cremati font. Nequis autem miretur aut scandalum ex eo patiatur, quod hujus Secta Dogmata in tantum apud quamplures invaluerint, mecum advertat fi lubet, quafdam hoius Incrementi Caufas. Nam præter Novitatis studium, qua Omnium fere mentes gratiffime affici solent & a consuetis facile abripi alia non panca, tum in persona Socini, tum in Doctrina ab Ipso propolita tum in Modo Proponendi, tum in Hominibus, quibus Bandem proposuit tum in Statu Æ tatis simul illius, atque Gentis apud quam potissimum prævaluit , infeliciter una concurrerunt 4 quæ plurimos nec Ignobiles, nec Infulfos, nec literarum imperitos, ad favorem sibi, suoque Dogmati conciliandum, valide sollicitarunt. Siquidem,

S. 10. Primo, Multa in ipfius Sociai perfona spectanda occurrebant, quibus & venerationem Sibi conciliauit apud Omnes quibus innotuit, et Amorem. Ingenium ci sublime, & acutum et ad omnia idoneum

quibuscunque

buscunque Illud intendere voluit, & applicare. Memoria tenax nec minus prompta ad reddendum quecunque exceperat. Eloquentia quoque in promtu ad Animi fui Senfum expedite efferendum. Ratiocinandi facultas ad differtandum parata, fine Aliena impugnare vellet, fine Sua defendere Hec omnia apparuerunt in Disputationibus istis, quas crebro cum Dogmatum fuorum Aduerfariis habuit. In Tractatibus, quos composuit; imo, & inquotidianis Colloquiis, quæ Occasione data, cum suis familiaribus iniit. Inprimis, Memoria falicistima infigne Specimen edidit; in Disputatione quadam cum Christiano Franken quam cum eo habuisse narratur, in Confessu Synodi Chmelnicensis; ubi ( sine ope alicuins Scripti quo Sibi tunc uti non dabatur, ad Capita Argumentorum brevi confignanda ) ordine repetiisse dicitur 50 Illius Argumenta contra Invocationem Christi, que premeditata secum adduxerat, & continenter efferebat; & Unicuique Responsum suum sigillatim aptasse, ita ut Adversarius abierit confulus. Neque folis Nature Dotibus excelluit; quin & has adauxit & expolivit & ad fummam perfectionis Gradum perduxit partim frequentibus Exercitiis , partim Artium liberalium Auxiliis. Cum enim inter Illius Opera extet Tractatus de Sophisticis Elenchis, certum est Eum logicæ technis arque fallaciis probe instructum fuisle, & Earum omnium bene gnarum quascunque Ars illa suppeditat. Nec minus constat vel Historiam Illius vel Epistolas perlegenti, quam cunctis persuadendi Artibus longe multumque Pizstaret. Itaque cum hæduæ Artes insuper accessere naturali ifti facundiæ & ratiocinandi facultati quibus antea polle. bat, necesse est ut Eas, quamplurimum adiuverint fimul, & adornaverint. At finul notum el logicam ut & Rhetoricam, inflar Gladh ancipitis fele habere & in malum a que ac bonum adhiber nec mu nus ad falli quam ad Veri partes tuendas una parti & polle & folere. Unde ell quod logicam Teatullianus non inepte appellet, Arrem fraendi ne definiendi verfipellem. Quomodo antern & quanto studio his Artibus usis fuerit Socious cum Discipulis sulli

us in fequentibus apparebit. " eo

S. 11. His Animi Doribus accessit justa Corporis Statura, procera vicimior & plane virilis; congrua & elegans membrorum proportio, in Corpore aliquanto graciliori, intra modum tamen, from haa & porrecta, & Oculorum matculus vigor ; vultus placidus ac decorus, ita tamen ut Oris gratia ac venuftas de Illius vigore arque majestate nilist imminueret; Habitus demuni Gestusque totius Corporis ad summam Elegantiam compositus. Hac item omnia decorabat & multo gratiora reddebat, Educatio ingenua, & confueredo vita fermonifque cum Viris primarii Ordinis, quibuscum Converlari folebat. Nam ut erat vir genere Nobilis,ita & aulicis moribus infight ter excultus; comis erga Omnes & humanus; accellu & alloquio facilis, officiofus in Amicos, erga cunclos adabilis. Imo, Hono em Cuique ultra modum exhibuiffe dicitur, adeo ut Illi crimini daretur ab Amicis, tantus Sui Contemptus, & Aliorum Cultus. His accessit modestus Corporis Cultus comptus tamen,ac decorus, nam etlià faltu, fuxuque longe aberat. faciles tamen, & in promptu habendas, non afpernabatur Munditias.

§. 12. Indolem quoque dicitur habere ad omne Genus Honesti pronam arque paratam, quam et variis Virtuibus ercoluiste fertur. Dili-

gentia

1

1

gentia, Modeftia et Humilitate, Mansuetudine atque Patientia Liberalitate in Amicos, et Mifericordia in Pauperes, simplicitate et Integritate Morum, et ardentissimo Veritaris divine promo. vendæ Zelo. Neminem unquam contemplisse vifus est. Neque unquam otiofus apparuit, sed vel legendo, vel scribendo, vel disserendo occupatus est. Nullam rem , nisi consulto et circumspecte, aggressis est; Nihilque scribere auspicatus est, nifi longa et matura Meditatione concoctum. Com primum ingressius est Poloniam, et Anti-Trinitariis Se adjunxillet, in Multos incidit, quorum Dogmata cum fuis minime congruebant. Cum autem Diffensum suum handquaquam reticeret, satis al pere atque din Repullam passus est. Qua tamen Ignominia Se minime affectum oftendit, cum neque in Iram prorumperet aut hostile odium foveret, aut Ullum alienati Animi Indicium proderet. Candor , et inaffectata Simplicitas in Moribus Illius apparuit, quibus ita Gravitas inerat, ut omnino Faltus atque Supercifium abellet ; et Hominem facilius revereri velles, quam posses timere. Cum autem natura ad Bilem p. onus fuerit, seu potius praceps, ita tamen fregit hanc vesanam Animi Rabiem, ut Mansuerudo illa, que in Eo post elux-it et Plerisque admirationi suit, visa suerit potius Natura Dos, quam fructus Virtutis. Patientia quoque, in Malis omne genns tolerandis, eximia Documenta dedit. Cum enim natura, ut modo diximus, irritabilis Ingenii effet, et Sensus valde delicati, Nihil mali Ei accidere potuit, quod Enm non penitius afficeret, et acerrimo Dolore Cor Illius transfigeret. Attamen, et in his quoque Certamis nibus, que multa et gravia pertulit, Nature fue Victor .

victor & Triumphator apparuit, fertur enim calamitates ab Alienis, Injurias à fuis, Pericula ab Hostibus, Ingratitudinem ab Amicis, Invidiam à Doctis, odium ab imperitis, Infamiam ab, omnibus, Pauperiem à fortuna, denique ab ipsis Anti Trinitariorum cætibus, quibus instruendis, & in unum coagmentandis tantum operæ impendisset, jugem nec fine ignominia Repulsam, summa Animi magnitudine, perpessum suisse. Ad hæc, de eo narratur quam alienus fuericab avaritia, quam promptus ad opera Charitatis, & omnia Humanitatis officia. Nam quamdiu, post Patrimonium sibi in Italia obreptum, vel tenuissimo sumptu conditionem suam tolerare potuit, adduci nequiit, ut mune a ultro fibi oblata caperet. Quinetiam, ultro in egenos facultates fuas erogabat. Neque eleemolynis tantum erogandis studium adhibuit, sed & omne liberalitatis Genus lubenter exercuit. Præterea, zelum acdentissimum Divinæ veritatis promovendæ præ se tulit. Siquidem, non folum fais Ipfius fumptibus nonnullos libros in lucem edidisse fertur, sed & Doctrinam fuam (quam ut verbo Divino per omnia confentaneam, cun tis perfualiffimam elle voluit ) omnibus, qua potuit, modis propagare nunquam destitit, scriptis integris five Tractatibus, epistolis huc illuc missis, privatis publicique Disputationibus, Informationibus co: um quos mentis suz habuit Interpretes; longis item Itineribus, quorum pleraque ab extrema Sileliz cra, in intimam ulque Lituaniam suscepta sunt; valetudinis, famæ, fortunaium dispendio; fui denique capitis Periculo. Tam acrem, tam indefellum zelum in Dogmate isto passim evulgando demonstravit, quod pro veritate Divina, aut revera habuit, aut faltem haberi voluit. Postremo, modestiam

5. 13. Postremo modestiam inlignem atque Hu militarem, ut in cærera tonverfatione oltendit; ita pracipue in eo, quod Delicta sua reprehen-di facile passus sit, & severiora quadam Amicorum monita, ad redargutionem criminum fpectantia, non folum patienti ac tranquillo, fed & grato Animo exceperit. Documento fit, inter alia, Refponfum illud ad Epistolam Marcelli Squarcialupi concivis (ut puto) fui , & in exilio focii ; qui cum Socinum, inter Aha quædam, redarguillet de ni-mio calore inter disputandum, quem etiam alt nod taro in clamores inconditos erupisse; ita reponit Socious, ut culpam firam ingenue fateatur, & Gratias ei reddat pro amica atque tempestiva monitione; ut & aliis quibuidam Amicis, qui se de eadem culpa antea monuissent; Illi autem, præ cæteris. Sic enim pergit, -- Quanquam plus Tibi, quam illisy me debere agnosco; quod ipst; nec tam aperte istud meum Ditium mibi significarunt; neque Id quod Tu deinde addis, addiderunt; fed illud prorfus me celarunt! Nec enim unquam me inter disputandum furere mill ne leviter quidem indicarunt, gut vix me aliquando irasci , ausi sunt dicere. At Tu me ab Ira ad farorem devenire , idque de levi canfa affeveras. Hoc profecto non leve eft vitium; & me summa ope niti decet, ut eo prorsus liberer. Illud , quicquid Tibi visum fuerit, confanter affirmare poffum, me inter difput andum, com moveri quidem sapissime aliqua ratione; id tamen do lore fiers ; good Adversarius veritatem ; ut mihi videtur, agnofcere & ampletti nolit. Aliter antem; animo me turbari, aut trasci; vel perruro; vel fortasse nunquam contingere. Utcunque st; Tibi inmortales pro Admonitione tha Gratias ago. Namque en, ut Spero, fiet, m posthac fiems me in disputande moderatum

non esse merito affirmare possit. Sic ille, Epist. ad Marc: Squarc: dat: Cracovia. Nov: 20. 1381. extat

autem, Tomo 1. pag. 367. col. 1.

S. 14. Tantus ac talis erat hujus Secta Auctor ac Patronus in quo omnia, quibus Homines eximie affici, & quasi extra se rapi solent, ita concurrerunt, ut omnes, quibulcum converlabatur, quali fascino quodam dementaverit, & non exiguam Admirationem fui, cum Amore conjunctam, cuncto um animis imprimeret. Cum autem Ingenio excello, bonaq; indole ita excelluerit; cum ratiocinatione simul & eloquio admodum polleret; cum inlignia vi. tutum specimina apud omnes oftenderet, quas vel egregias habuit vel egregie fimulavit; cum natura fimul & moribus ita comparatus ellet, ut ad omne Genus humanum demerendum quali factus videretur; minime mirum eft, fi quamphirimos fefelle it, & in luas Partes attraxerit. Ita. quod Augustinus olim de Fausto Manichao, nec incommode, nec immerito dici potest de Fausto Socino, Eum. mag num Diaboli laqueum fuisse.

5. 15. Secundo, ut patientissime tulit quosvis Oppugnantes, eorumque studium laudavit in veritate perquirenda; & gratulatus est iildem, quod secum in quibusdam saltem convenirent; ita nova sua Dogmata non imperiose ac minaciter Discipulis suis imposuit, sed ea leniter ac modeste proposuit amplectenda. Cum enim mos suisset, non solum Pontificiis, sed & aliis quarumcunque sere pa tium Doctoribus, sub terribis Damnationis interminatione, & aterna salutis jactura, Placita sua cuncis obtrudere, ille mini eredendum injunxit, ut absolute necessarium, nin quod verbis disertis in Scriptura extaret, aut saltem ex er clare deduci possit. Imo, nil hil ad salutem absolute necessarium cile voluit, missite minimatione, missite minimatione, in saltem ex er clare deduci possit. Imo, nil hil ad salutem absolute necessarium cile voluit, missite minimatione, missite minimatione, in saltem ex er clare deduci possit.

Scientiam

ea

de

qui

ria

ipf.

dr:

der

tan

Aus

ut 1

Scientiam promiforum atque Praceptorum, à Christo traditorum; & que iftam fcientiam confequentur, exque ea dependent , fidem illis Christi Promissis, & Obedientiam ejus Pracepris, confranter atque fincere prafandam. Alia, que minoris momenti putabat; aut obscutius in S. literis tradita, ac proinde disceptationibus obnoxia, licet ipse de ils sententiam suam in hanc, illamve partem tulerit, haud tamen fuam istam sententiam cunctis obtrust, ut omnino necesfariam ad salutem assequendam. Qued ad me attince nullum mihi, inquit, of Dubium, quin omnes Illi, five Calviniani , five Lutherani, five Anabaptista, five Ariami, qui se ad Prascriptum Christi gesserim; (nec enim dubito ex fingulis istorum Ordinibus Tales effe non Pancos, aut faltem effe posse) calestis vita Hareditarem adituri fint. Papistas solos excipit, quos omnes hodie Idololatras esse statuit. Deinde addit-Quantum ad Res Saluti non necessarias idem in S. liverarum, quod in Aliorum cuinscunque generis librorum explicatione, usu veniet, in quo nibil, argui potest inconveniens. Ut enim suo quisque modo illos interpretatur, absque eo ut vel Aliorum se subjiciat Judicio, vel de vero illorum sensu ita quicquam habeat exploratum, ut error subesse nequeat: Sis etiam, in Rebus Saluti nostranon necessariis, S. litera explicabuntur. Quanquam Ha quidem id in uper habent pra Alis eximium, quod cum Res smt Divina, ac proinde sibiipsis contraria, ant inter se diffemanea effe nequeant, ubique per seipfas tuto explicari possint. Hæc Ille, Epist: 3ª ad Andr: Dudithium. pag. 502. col. 2. in fine Tom. 1. 1dem alibi - Ad falutem per Christum confequendam, ea tantum funt necessaria, fine quibus Fides in ipsum Chrifrum, fen in Deum per Christum (fc. Fides in promuffis, ut non semel se explicat ) ejusque Praceptorum Obedientiag

entia consistere nequit. Epist: 4. ad Jo: Volkelium.pag. 454. Col 1. Ita laxus ac lenis est Socinus, five Res, five Personas spectes, quoties necessaria ad falutem definit. Quinetiam, in omnibus suis Dogmatibus, qua palam asseruit, & ab omnibus recipi voluit, ut in o aculis Divinis fundata, non tamen ea, ut Doctoris irrefragabilis Dictata Discipulis suis tenenda injungit, & fine mora aut mansitatione deglutienda; fed molliter ac sobrie, verbisque tam Affectu plenis, quam sanam Rationem præ se ferentibus, ea commendat Animis cunctorum. Amice monet; Pathetice hortatur, o:at, obsecrat, & obtestatur, ut suos errores agnoscant & abjiciant; folam veritatemà se quari religiose profitetur; pro convitiis, fana confilia, & Supplicationes refert, humilitate fimul, & Amore pio, in speciem refertas; errantium miseretur; obstinatos emosit; Repugnantes non rejicit & à le longe pellit, sed ad se leniter attrahit; ratiocinatur, & perfuadet, & ad Illorum Rationem appellat, ita ut ipfos totidem Judices statuere videatur ad sententiam de cunctis suis Dogmatibus, prout sibi æquum visum fuerit, ferendam. Denique quod ipse conferre non potuit, à Déo petit, utille spiritum Illuminationis impertiret Doctrine suz oppugnatoribus qui veritatem demonstraret, cosque dirigeret in via que recta ducit ad vitam eternam.

\$. 16. Has perfuaforias Artes, variasque Assectuum Illecebras, quibus tot Discipulos sibi conciliavit, passim videre est in Epistolis illius. Non abs Re erit, ex iis unam & alteram Pericopam in exemplum adhibere. Matthæus Radecius, Secretarius Gedanensis, multum dubitavit de Invocatione & Adoratione Christo præstanda, qui secundum Socini Dogma, nudus Homo erat. Socinus in sna ad eum Epistola,

post

ri

li

220

pla

Jen

ta

ha

94

pr

ad

ad

ga

V4

bo

post Ratiocinationem satis prolixam, quasi ei per fe fumptæ diffideret, ad veteris Ecclesiz Authoritatem confugit; qua in medium allata, ad preces fe convertit - Noli igitur, rogo atque obsecro Te Veritati manifestissima quidquam repugnare, & Summum ac prastantissimum Christiana Pietatis mysterium, ac Fundamentum agnosce; supremam sc. in nos omnes Jesu Nazareno datam à Deo in perpetuum presemem Pote-statem & Gubernationem. Niemoievius, vir magnæ Authoritatis apud Polonos, ei multum restiterat. Quid autem Socious refert ? Vincat, inquit, ut Tuin iplo tuo Scripto concludis, veritas. Quod ut in nobis, potissimum eveniat, id caveamus diligentissime, quod Tu me mones, ne prajudicata opiniones, nobis noceant; neve nos pudeat, ut ais, à minori aliquando admoneri, ab eoque discere. Sic ille Reip: ad Epist: secundam Jo: Niemoievii. pag. 423. Tom. 1. Jacobus Covetus Parisiensis, minister Evangelicus, mise at ad Socinum, librum à se conscriptum contra Theses islius de Jesu Ch. ifto Servatore, quem hisce verbis concludit, Ex his omnibus satis liquet, Christum ideo vere Servatorem nostrum effe, quod morte sua Deo pro nobis Peccatoribus plene satisfecerit, Nosque ex dono Dei credentes satisfactionis & juftitia fua perfectiffima gratuita Imputatione Jervaverit. Et bes quidem ex Dei verbe deprompta, tanta, ut spero, apud Te Authoritatis erunt, ut posthac malis cum Scriptura credere ac Jentire quam absque Scriptura ex tuo sensu per devia aberrare. Tu, propterea Boni consules &c. pag. 246. Tom. 2. Quid ad hac Socious ?. In hac tha Conclusione, ait, nibil est ad quod respondendum mihi sit, nisi ut Tibi gratias agam, qui cum crederes me sententiam de Christo Servatore nostro, veritati contrariam, & à S. literis abborrentem sequi, reducere me conatsu su in viam re-Ham,

Etam, Testimoniis Scriptura, variifque Rationibus, & Sane pro hac non vulgari Humanitate, & propensi in me Animi significatione, me Tibi plurimum debere, & nune confiteor, & perpetuo agnoscam. Non pauci emmex ii:, qui tecum sentium, suiscent, qui longe aliter, quam Tu feceris, mecum egiffent; & tanquam piftilemem Hominem, me penitus aversati effert. Quare, fi unquam parem Tibi Gratiam referendi Occasio lese mibi obialerit, non committam, ut ingrati Animi abs Te, vel à quovis Alio, merito accusari possim -- Sed & rui ad me Scribendi, & mei Tibi Respendendi fine dubio Finis erit , fi veritari, & Dei Gloria , Jimulque tua & A. liorum saluti omnia posthabueris. Deum vero precutus sueris (ut quidem ego ex Artho precor) ut si imprudens haltenus in eum , & in Ejus filium in Evangelio ministrando continueliofus fuifti, populique Tibi commiffi, dum falutem curare credis, Damnationem, procurafti, Tibi benigne veniam dare, & Spiritu suo mentem tuam perfundere, ac sui cognitionis luce colluftrare velit. Andr: Dudithius ei dubia quedam folvenda proposuerat. Quod com fecisset in Epi-Itola responsoria, hæc tandem adjicit; Creda mihi velim, mea me Tennisatis probe mibi conseium ; Idque fatis habere perfectium, me neque ad disfutandum cum Hominibus the fortis, nec ad tibi de Que fionibus tam sublimibus fatisfaciendum , aprum effe. Quinimo novi, aut tenerdum mihi silentium, aut faltem veniam à Te petendam, quod ita libere Tibi respondeam , Tecumque fermouem conferam. Epile 3. ad Andr: Dudithium pag. 508. Col. 1. Tom. 1. Franc: Puccius, nobilis Florentinus, Epistolam miscrat ad Socinum in qua 110 Argumenta adduxe rat pro immortalitate Rerum , præfertim vero Ho minis in prima Creatione. Hec Socinus refutanda

da in se susceperat, Desendit se Puccius altero Scripto, & paulo acrius, verbifque asperioribus Socinum redarguit. Videamus jam, quomodo se gel rat Socinus in Replicatione fua ad hujufmodi Antagonistam. Cavi , inquit , quantum potui ne Te Convitio aliquo aut Maleditto laderem quamvis à Te graviter & frequenter lacessitus fuerim. Siquid tamen Mihi imprudenti exciderit, quod Animum tuum, prater Id , quod par est , offendat , ut benigne Mibi Id ignoscas vehementer & summis precibus à Te peto atque contendo. Sed Illud vehementius multo pra tua Salutis desiderio, Terogo, seu potius moneo, ut posthat, si fieri potest ant mecum, aut cum quovis Alio, five coram frue ex Scripto disputans, à Convitiis abstineas. Nam praterquam, quod virum Nobilem ac literatum, qualis Tu es , minime decent , & Adversarii Causam juvam , il regno Dei, eum, qui Ipsis deditus est, excludum, at Paulus aperte testatur; qui etiam precipit, ne cum ejufmodi Hominibus, qui inter Christianos se esse profiteantur , vel cibum quidem sumamus. Quod si à Convitiis, ut divino regno non judicemur indigni, absinendum Nobis est; à Calumniis multo magis abstinere debemus; quibus samen Tu, in suo Scripto adversum Me , delectatus quodammodo fuife videris. Quare quid Tibi faciendum st vides. Hac sprastiteris, & praterea Vita absolutiori Innocentia & Christiana Santtitati studueris, guicquid in hac Controversia nostra unquam sensuru sis , Ego & Te semper meum in Christo fratrem effe agnoscam, & Tibi mecum satis convenire putabo. & quod Tu Mihi perhumaniter facturum Te polliceris, si Tecum de veritate conveniam, hoc eft ut Ego interpretor , si tuam Sententiam veram effe afsensus fuero, Id Ego reipsa prastabo. Ex Te enim, & muka

multa addiscere curabo, qua Me docere potes, & quantum in Me fuerit Tecum cum in Studiis, tum in Conatibus tuis omnibus, adjumento ero. Sin autem Te non, multum curare animaduertere potero, ut vetere Homine deposito novum inbuas; crianisi non in bac questione tantum fed in omnibus Christiana Religionis Placitis, quin & in fingulis divinarum literarum fententiis, atque adeo verbis & fyllabis imerpretandis, mecum prorfus fentires , nou tamen Te , vel fratrem agnovero, vel Tibi meçum convenire existimavero. Spero, Te omnino, non factis minus quam lingua verum Christianum plane Nobis expressurum. Neque enim ignoras. quam gravia divina Supplicia impendeant iis quibus calestis illa Veritas patefacta est nec dignam tanta Cognitione witam instituunt. Deus Opt. Max: pro sua clementia, Te nunquam descrat, & Studia ac labores tuos ad Ecclesia sua utilitatem dirigat atque convertat. Tom : 2. pag : 369.

§. 17. Hæc autem ea de Causa aliquanto sustinus citavi ut eo luculentius appareret, quantam Humilitatis atque Modestiæ, Cha itatis & pii Zeli, virtutis Morumque probitatis speciem præ Se ferat in Scriptis suis, præsertim in Epistolis, quas partim ad apertos suorum Dogmatum Impugnato es conscripsit, partim ad Dubios atque Hæstantes; quorum Plerosque his Artibus tandem Sibi conciliavit '& in suam Scholam illestos Disciplina sua paulatim assuesecit, ut Cunctorum Dogmatum suorum strenui Asserto es paulo post cyase.

rint.

§. 18. A tibus vero iisdem sere olim usi sunt Encratitæ & Euchitæ, atque Pelagiani, aliique quidam veteris ævi Hæretici, qui sub nomine Christiano vitæ seve ioris zelum simulabant. Ita &

Pfcy-

Pseudapostoli, Paulo testante, se in Ministros Juflitiæ transfo. mabant; ficut ipfe fatanas, Illorum Magister, sub specie Angeli lucis apparere solet, ut expeditius, & fine suspicione fallat incautos. Et hie iple Socinus, in ista Epistola fua ad Puccium, quam in hac ipfa Replicatione fua defendit, Anima humana mortalitatem asserue: at; quo Errore Nihil magis officit Pietati in Deum & Probitati morum; licet hic videri velit adeo studiosus piæ probæque vitæ Vindex, ut illius respectu Opinionum fuarum approbationem pro nihilo habere videatur. Ita molliter, adeo leni tacitoque Paffu, fe paulatim infinuavit Serpens hic lubricus atque verficolor; fuaque Dogmata lethali veneno imbuta, latenter infudit in mentes Auditorum. Nimirum, optime novit, quod natura duci velimus, non cogi; Fidem impetrari, non exigi; quodque non folum æquum putemus, fed & pro Jure nost o poscamus, ut mens nostra liberrima sit, præsertim in Religionis negotio. Hinc est quod Ecclesia Authoritatem. quamvis ab ipfo Deo derivatam, firmissimeque munitam, plerumque revereamur potius, quam amemus; quodque illius decreta quæ Assensum & Obsequium à nobis exigunt, quamvis fumma Ratione confirmata fint, minus tamen grata habeamus. Independentes elle volumus, nostrique ipsorum Domini; ideoque leges omnes, quasi tot vincula & Com. pedes, libertatisque nativæ Impedimenta abrumpere studemus à nobis ac rejicere. At hinc simul sit, quod hoc pacto in Prædam non raro cedimus fubdolis, bujusmodi Impostoribus; qui, ut jampridem monuit Apostolus da xensologías rai eulogías, per Blandiloquentiam & verba speciosa, corda axazor, hoc est, simplicium, & minime malorum decipiunt

ac feducunt. Etenim mirari fubit ( quod tamen experientia frequens fieri docet ) quam propensi sint Homines, ac veluti parati ad incidendum in has fraudes; aded ut etiam contra sanz Rationis Dictata, malint probabilibus Argumentis, & suo Arbitrio permillis, utrum admittantur, vel non, perfuaderi, quam irrefragabilibus ad Asscusum cogi. Argumentorum Tela, quali tot Holtium infensorum Arma, refo midare solemus, & a nobis repellere; at speciosas verorum Hostium fallacias sponte admittimus, & sub Colloquii obtentu in Insidias cadimus. Sic Aviculæ incident in Retia dolosa, dum Aucupis filtulæ incautius aufcultant. Sic molles lenefque adblandientis solis Radii, viatorem illum paulatim denudant, quem ventus asperrimus atque validissimus, omni vi sua, vestibus spoliare non potuit. Sic Retiarius Myrmillonem vincit, ducitque captivum. Sic demum, hostis infensissimus humani Generis, fagis & veneficis obsequium suum promptissime exhibere videtur, dum ad corum nutum fimul apparet, et voluntati paret, adque Worum arbitrium fe in fpeciem accommodat, cum interim iildem revera imperet, eofque fuz Potestati subditos habeat. Istiusmodi artificia Socinus hic ufu pavit, qui contradicentes patientissime feire solitus est, & placidissime tractare, donec hoc tandem effecerit, ut speciosa Humilitatis ac modestiz ostentatione, cum ementito veritatis tuendæ atque propagandæ studio conjuncta, Adve farium in fuas partes pertraxerit; atque hoc epenumero effecit, non tam speciosis Rationum momentis, quam simulatione modestiz. Exemplo fit illud Socini Responsum, quo asseruit, nullam elle pecessicatem ordinationis in Ecclesia, que facultatem det exercendi Ministerium Evangelicum,

à Prepolitis iplius conferendam. Non vides, inquit quare non liceat Homini in Scripturis perito, at probo, illud officism affumere. Quid vero, aut in fe infirmius & meptius, aut tam celebri Rationis fanz Patro. po indignius, proferri petuit? Ille non videt, fen potius videre non vult, ergo Alii omnes delufi funt, qui le videre putant, & unanimi suffragio necessiratem istius ordinationis se videre testantur. Ergo tota Christi Ecclesia ante Socinum, instar Sodomiticæ Centis, quæ ante oftium Loti cæcitate percuffa eft, Januam iftam, qua pastoribus omnibus bonis ac legitimis introeundum est in Christi Ovile, dif cernere non potuit; ita ut hoc pacto, furibus exclufis, fatronibusque abaltis, qui vel aliunde scandere folent, vel in Caulam vi irrumpere conantur, legitimos duntaxat Palbores fequatur Christi Grex, vocione illo um fedulo & fecure anscultet. Ergo Traditione Ecclesiæ seposita, praxique Traditioni isti confona, quam ab Apostolis usque derivatam per tot Amorum Centurias ipla retinuit, derelictis, & procul ablegatis, unius privati Hominis ductui & a bitrio, clausis oculis, obsequendum est. Ergo demum, ipla S. Scriptura, que sobriis ingenuisque lectoribus hanc necessitatem & Praxin fatis clare o. stendit, & cunctis hactenus Christianis, ex antiqua & non inter upta Catholicorum Doctorum Interpretatione, hunc fenfum dictavit, non nisi discoloribus, diffortifque Faufti Socini Conspicilis perlegenda eft. Quid autem Religioni, quid Æquitati, quid sanze Rationi magis adversum, vel effer i potest, vel excogitari? Nihilominus, istiusmodi Refponfa, etiam in Aliis quamplurimis non exigni momenti Dogmatibus apud perplures illius Difeipulos valuere, qui & in Conjecturas illius, dubiaque Problemata

blemata ab ipso obiter definita, & Opiniones nullo fundamento lubnixas pio indubiis oraculis accipere parati fuerunt. Ita, quos validioribus folidæ Rationis armis superare non potuit, sub specie amici Colloquii, & pacifici Fæderis ineundi, emollivit, ac decepit, & in suam sententiam pertraxit non invitos. Quos Argumentorum robore frangere nequiit, obsequio flexit; & Affectibus eorum, in partes fuas, orationis suaviloquio pellectis, Judicii vires enervavit: aciemque mentis aut occacavit, aut obtudit. Ita callidus Hostis, cui Robur deest, fraudibus rem agit; & Adversarium multo fortiorem, nunc moras nectendo, nunc infidias tendendo, nunc Pacis oftentatione facta, & Fæderis ineundi fimulatione: nunc demum proditione hostilium Copiarum, in sui ipsius partes pertraxerat, eum paulutim fatigat atque atterit. & tandem in fuam potestatem redigit non obnitentem: Equidem lenem Jacobi vocem hic audio, at hirfutas Efani manus fentio. Aut Apocalypticam illam Bestiam videre mihi videor, Agni mansueti cornibus, at fævi Draconis lingua trifulca instructam & armatam, qua Homines in Terra degentes decepisse dicitur, & decipiendo occidisse. Ita Serpens leni fibilo Evam olim aggreffus eft, & blandiloquio fuo perfualit, ut ambitiofa Scientiæ fublimiores affectatione delinita, vetitum à Deo fructum degusta: e auderet.

§. 20. Eisdem quoque Artibus usi sunt & Alii Heterodoxi, qui licet se Socino totos non dederint, neque illius Doctrinam palam professi surint, vestigiis tamen ejus in hoc insistunt, quod side antiqua, & veteris Ecclesse Praxi, una posthabitis nova & contraria docuerint; & sub prætextu sallibilitatis issue, cui Patres (ut Homines) suerunt obnoxii, In-

terpretationem S. Scripturæ, licet antiquitus ad Illos derivatam & nnanimiter ab iildem affertam, rejicere aufi fint ; quodque insuper Opinionem propriam Istius loco substituerint; & Rationem privatam publicis veterum Decretis, communibusque sententils, handquaquam veriti fint opponere. Sic, inter Alia non pauca, Hierarchiam Ecclesiasticam tollere conantur, Clerique ac Plebis Christianæ discrimen. Neque enim ad hanc innovati Dogmatis affertionem, aliqua evidenti Demonstratione, aut Argumento irrefragabili vel ipli fe compelli profitentur, vel Alios adigere; quin fuam duntaxat Opinionem atque Conjecturam ad hoc suffice e putant, ut ab omnibus admittatur. Non video , inquit unus Horum, que minus boc per Scripturas liceat. Atque iterum. Videtur hoc nobis verbo Divino contrarium. Cum ipsis in locis ea doceant, quæ Fidei, Praxique veterum adversantur. Novi sc. Pythagoræ exorti sunt, aut fatidici Phæbi Sacerdotes, quorum nudæ opiniones, seu Divinationes, pro totidem oraculis habendæ funt. Ex his vero, & fimilibus Recentiorum Dictis, patet, quod omnem Authoritatem idcirco detrahant Antiquis, ut eam in se transferant. Parres, aiunt, Homines fuerunt, adeoque & fallibiles & fallaces. Ergo eis fidendum non est; prasertim in Re tanti momenti, qualis est aterna salus Animarum; ne Caci cacos Duces Sequamur, cumque iis simul in foveam cadamus. Atque hoc modo simplicibus & Incautis imponere folent, quali & ipsi quoque, qui sic a gount contra majores, eofque vilipendunt præfe, non effent Homines, æque ac illi, iifdem erroribus lapsibusque obnoxii. Seipsos tamen Populo in Duces offerre, imo & imponere, æquum putant, quasi ipsi errare nec possent, nec vellent, aut sui sequaces in Devia abducere. 6.21. Ter-

§ 21. Terrio, Aliud quoque fuit, huic fimulate modestiæ & Humilitati annexum, quo Socinus apud multos prævaluit. Nimirum, quod non solum unumquemque Doctrine à se proposite Arbitrum conffituere vifus fit, fed etiam quod latam Penestram a. peruerit unicuique novatori, ut quodcunque fibi vifum fuerit, ex ino Ingenio procuderet, & ad Arbitrium promulgaret. Enimye o ut natura nobis infitum eft, nolle lubenter ad Aliorum judicium & fententiam aftringi, ( quod Servitutis Genus quoddam putamus, & infirme Rationis Argumentum ) fed potius Judicum Partes in nos affumere, quoties aliesum quidpiam Nobis proponitur examinandum, ut Illud pro Arbitrio, vel approbemus vel damnemus; ita nihil fere Nature nostre magis allubescit, quam Cu iofitatis studium, & Innovandi libido. Ingeniofiores præfertim, agiles effe folent & inquieti; ita ut neque norint ubi Pedem fistant aut sistere ament. Sedem quamcunque fixam, certamque, præcipue ab Alio quovis Sibi affignatam, pro Carcere habent; & in Aliorum quorumcunque Verba, legelque jurare, Captivitatis Genus autumant minime ferendum. Ita Nomades plerumque funt, qui nulibi fixum Domicilium habent, neque fub ullius Dominio conftanter degunt, fed huc i'luc pro libitu vagantur. Itaque Socinus huic Epidemio morbo favens, quem probe noverat fe longe, lateque propagalle, & Hominum plerosque corripuiste, eandem licenciam, quam Sibiipfi allumplit, Aliis facile concessit. Neque sane mirum est 'ocinum quamplures Discipulos, hac Esca gratissima delinitos, ad se, suamque Sectam allexisse. Facilismum enim Cuique est, volentem ad se accersere, & , qua Natura ducit attrahere. &

in hoc non minus perniciose libidini humani Ingenii vifus est indulsisse, quam Epicurus olim libi-dini Carnis indulsit. Quid quod superbiæ quoque isti & Ignaviæ, quibus Genus humanum plus obnoxium est, in hac Re faverit, gratumque fecerit. Quid enim superbius, quam Nulli subiici velle aut Alterius Cujulcunque fententiæ astringi in Religionis negotio; quin è contra, nova fidei Principia ex suo Ingenio cudere, & Doctrine hactenus ab Ecclesia recepta, pro suo Arbitrio, aut admittendæ, aut ablegandæ, se Judicem constituere? quid item Igraviæ magis gratificatur, quam lectione Veterum omnino neglecta, (in quorum Scriptis diligentius versandum est Ei, qui Veritatem istam in-venire desiderat, quam hodie inter tot Polemicos Theologos, Sectasque Multiplices fere perdidimus ) se folum confulere, proprioque Ingenio fidere, in Doctrina Christiana dignoscenda, deque Ea sententiam in fingulis Articulis ferenda? Quid autem ipfe Socinus in hac Re fecerit, fatis aperte teltatur in Epistola fua ad Squarcialupum, qui cum pro Jure Amicitiæ(erat enim intimus Socino ) eum reprehendisset de libro quodam, quem scripferat contra Jac : Paleologum celebrem fama & e uditione Gracum, nemine Amicorum in Confilium adhibito, qui Eum indicio fuo regere, & Cenfuram de libro isto ferre. tum optime possent, tum promptissime vellent, hoc Responsium ab Eo tulic Quod addis, Me nihil emittere debere, nisi bene & fape à libero judicio Magistrorum excussim & examinatum; qui sim Magiftri ifti, non Sante intelligo. Neminem enim Ego in iis Rebus, de quibus in Responsione illa mea (1c: ad Palæologum de Magistratu) differitur, ex iis qui hodie vivant, ulla ex parte Maniferum agnosco,

sed Deum tantummodo Praceptorem habui, sacrasque literas. Quinetiam in universa ipsa divinarum Rerum scientia, quecunque tandem illa in Me sit, prater wium Lalium Patruum meum qui jam din morinus eft; vel potius, prater quadam Paucula ab Ipso conscripta, & multa annotata, nullum prorsus Magi-Strum Me habere contigit. Sed fortaffe Magistros appellas Eos, qui & Alios, ut Tibi videtur, & me docere possint. Ego ut ingenue fatear, in is que in Responfrone illa Mihi tractare necesse fuit , ne unum quidem hactenus novi ejusmodi Magistrum tametsi multa adbuc in iisdem Rebus Me doceri posse, plane persuasum habeam. Utinam unum Aliquem invenerem. Tu si Eum Te reperisse existimas, indicato tantum, & Me Iudicium tuum magnifacere statim videbis, & quin docear , prorsus non recusare; Epist. ad Squarc: P. 362. col: 1. Tom: 1. Quibus in verbis ut summam Arrogantiam oftendit, (licet aliquantulum Modestiæ in Claufula, simulet ) ita fiduciam quoque fummani ponit in suo solius Ingenio; adeoque palam testatur, se Veteris Ecclesiæ Monumenta haud confuluille, in novo fuz Theologia Systemate conficiendo; fed ex proprio Cerebro deprompfisse quodcunque Sibi placuit, Illudque fub nomine Veritatis divinæ Omnibus expoluisse. Equidem Deum Preceptorem in speciem agnoscit, at Seipsum solummodo constituit divinæ legis Interpretem. Vetustiorem autem Eruditionem profius ignoravit, quæ Eum instrueret ac dirige et in S. Scriptura rite interpretanda; quippe qua nec opus se habere putavit, nec in Ea se exercere voluit, propter ingratum legendi Tædium, & Patrum fententias inter se conferendi laborem. Maluit itaque vir aulicus, & Theologia studiis paulo serius se dans ltinere

4

D

fier

A

legi

nere isto prolixo ac molesto, per remota, obcsura, ac salebrosa Antiquitatis Monumenta, praterinisso, Domi se continere, suum Ipsius Ingenium confulere, & intra microcosmi sui Consinia otiose spatiaria Tædii suga partim, partim Philautia, atque Superbia, & inanis Cloriæ Aucupium una suaferunt tum ne Veterum scripta perlegeret, tum ut Novitates suas Scripto propalaret. Maluit, cum multis Atiis Doctor elle, quam Discipulus, & novam Sectam ducere, quam in veteris Ecclesa.

agmine inter novillimos procederes

Quantum vero nativis Ingenii fui Dotibus fidebat in Rebus Theologicis & quam parum instructus accesserit ad scribendum, si Artium & Discipling Scholastica Adjumenta spectemus ab Ipfo audiamus in Epiftola ad Virum excell; N. N. non longe ante mortem conscripta, Quid exquisiti Indicii , ait, in ejufmodi Philosophicis , & Theologicis isfque difficillimis Disputationibus expectari à Me poteft , Homine , qui nec Philosophiam unquam didicit nec febolafticam, quan vocant, Theologiam unquam attigit, & ipfins Logica Artis nihil nisi Rudimenta quadam, idque valde sero degustavit. Nolo enim Te ignorare plerafque Disputationes meas, quarum quedam non funt edita , feriptas à me fuisse , cum nondum Dialettica Arti ullam operam dediffem. Cujufmodi sunt , ifta disputatio de Servatore ; adversus Puccium , Palaologum , & Franciscum Davidis de Baptismo aque, de loco 7ni Cape ad Romanos, de Austoritate S. Scripture, Responso ad paranesm Volani, Animadversiones in Theses, de Trino & uno Deo, Collegii Posnamiensis & alia qua lam imperfecta; ue posthac non miseris, si in meis Scriptis multa deprehenderis. W . O . C . . C . wor was some . minus

minus rette tradita & conclusa. Sed inquies, cur igitur eas feripfifti, cum tam male instructus ad eas scribendas effes ? Nimirum, quia vet Juffu corum, quibus parendum mibi erat, vel Adversariorum Provocatione, sui ad id faciendum compulsus. pag. 400. Col. 1. Tom. 1. Ubi,ut Caufas scribendi affeit minime justas & idoneas ( fatis enim conftat, quosdam libros à se editos, nec Amicorum Juliu, nec Adversariorum Provocatione, fed sponte sua, & Amicis renitentibus ) ita clare demonstrat, tum, quam imperitus fuerit, & expers Artium istarum, que ad Theologiam perdifcendam apprime conducunt; tum, quantum nativis Ingenii fui viribus inniteretur. Quod & Eques Polorus, qui vitam eibs conscripsit recte observat quando narrat, quomodo Socious impressonem variorom Hostium, à quibus satis acerbe ac din Repulsam pallus est, fuo fibi Ingenio fenferit propulfandam; cum primum fc. venerit in Poloniam.

6. 24. Attamen in hoo daltem speciem æquitatis pre fe tulit, quod eandem l'entiendi, indicandique libertatem, quam fibi wendicavit, ceteris omnibus indufferit. Sicenim in tractazu suo de Ecclesia, unumquemque iphus Indicio dirigendum relinquit, five in fentu S. Scripruræ eruendo, five Cenfuram ferendo de Aliorum Doftrina; quia sc. tuto inniti non pollumus Aliorum quorumvis Judicio, five hodie viventinm five veter is Ecclefiz Doctorum -- Non greendendum eft, ait, quid Homines doceam, Sentiantate, vel amebac docuerint ant fenferint, quicunque Hi tan dem, ant quorcunque fint ant fuerint. pag. 344. Tom. 1. Idem, Epift. 3. ad Andr: Dudithium Quod que ris, quis Concroversiarum sin rebus facris oborientium, Juden fit futurus? Ego vero respondeo, entra vos Ipfoi Alio nobis Judice opus non ello, quam Deo & Christo,

E

€6

m

qui sue Sententia beabit querquet Noftrum imbuti deprebendentur Doltrina ad falutem consequendum neseffaria, fi mado esm vita expressimus; Cateros vero Illa destientas condemoubit stanquam cos, qui guod non cas qua par crat, Prabitate iffent praditi, ipfi in Caufa feerint: Alind Judicium expediandum non oft. Sibi quemque advigilare par eft. Idque pra vera admistere as somere, (licet universus Terrarum orbis in Alia omnia iret) quod Ipfemet totus ad Dei obsequium comorsus, de gevuina S. liserarum Sensu arbitratur & intelligit. pag. 501 Col. 1. Tomia. Paulo antea vero affeverat, Scientiam Promifforum atque Pracepto um effe unum illud necessarium ad falutem requisitum, obedientia fc. accedente, que feientie illi correspondeate be reliquis, inquit, figuir occurnat ernor nemo ab tion Calo excludetur. Unde confequitut, fine jactura Salutis de terna, credi aliquid in S. lateris praceptum aut cieticium ofe, good roveraillie non fit prasepenm ant vetitum. Sic Ille. p. 501, Col. 21 Hanc infanam licentiam, & fibi fumplit Socious, & Aliis perfualit. Aparinam libed Vincentii Lirinenlis serio perpendisset - Religio Chriftiana aft Depositum facundum Apostolum Depositum, inquit, cuftode. Quid sutem aft Deposit um? Quod Tibi creditum eft, mon qued à Te invenum ; quod accepifti, non good ensogisably Rem non Ingenis, fed Dolbring, non Vierpationes prives a fed publice Traditionis, Rem ad To production, son a To prolatan ; in qua non As-Star debes leffes fed Cuftes o non Institutor, fed Settator's non Ducent, fed Sequentis Hac ille, Cap. 24 Qua fi Sociaus, ejusque Socii ac Discipuli, ut oportuit, & legistent & ferio confideraffent nunquam aucei bujus Depotei loco, quad ab Apostolis Ecclesia Christi reseperation Filiaduis per unumquodque Seculum in manus tradide as dis virofum nummofque reprobes Dei

Dei effigie fraudulenter insculptos, nobis ausi fuissent obtrudere.

§. 25. Quarto, Neque hic substitit Socinus. At sicus unumquemque & fuz, & Alterius cujuscunque Doctrina Judicem constituit; inque hoc superbia fimul innate, & Ignaviæ Generis humani favit; ita quoque ejulmodi Dogmata proponere studuit, que & fibimetipfi & inter fe, quamplurimos conciliarent. Etenim Ecclesiæ occidentis, per multos jam Annos, fub tyrannico Ecclesiæ Romanæ jugo laboraverant, quæ fua Dictata, pro totidem indubitatæ Fidei Articulis, cæteris omnibus imposuisset. E contra, Socinus omnia fere vituperabat, & erroris arguebat, quacunque Ecclefia Romana tenuit, & in ulu habuit; quafi illa Religionem pristinam non folum corrupisset, sed & in universum perdidisser. Porro, haud mirum eft, Hoc valde gratum fuisse quamplurimis qui ex illius Tyrannidis odio, & superstitionis horrore, quas gravissime detestabantur, in adversam Partem plus infto propensiores erant. Difficillimum enim est iis,qui extremitatem invisam fugere nituntur,ita moderari sibimetipsis, Cursumque à se institutum regere, ut in medio Gradum fistant. Hinc factum est, ut Complures, quicquid Ecclesiz Romanze Fidei, Politiæ, Cultui, & Consuctudinibus ab ea receptis, contrarium fuit, pro vero & Bono parati essent accipire. Præfertim, cum ubique fere, & ex ore omnium suorum Doctorum audirent, Papam Romanum esse i lum Anti-Christum, ab Apostolo Paulo predictum, qui in Templo Dei feffurus ellet; & Eccleft am ei subditam, esle illam meretricem Babylonicam, Joanni Apostolo in Visique pramonstratam. Unde hang veri, fallique Regulam paratiores erant admittere, quandocunque fibi proponeretur, nempe, Quitquid ioGi

quid Ecclesia Romana tenet, & in usu habet, non potest non esse falsum & improbandum, ergo, Quicquid ei ex adverso repugnat, pro vero, Bonoque habendum est. Neutiquam vero mirandum est, si Homines, quos hoc modo paratos ac dispositos invenit, Socinus ad se allexerit, suorumque Dogmatum Fautores effecerit, que in fingulis fere Capitibus, è diametro opposita sunt Ecclesia Romana Dictatis, etia ubi antiquam fidem, praximque retinuit. Hinc aliquis non inepte Ecclesiam Romanam sub magnifici cujusdam Templi forma depinxit, cujus Tectum Lutherus, Sociique eius submoverunt; parietes autem, Calvinus, & illius coadjutores demoliti funt; Anti-Trinitarii vero, quales erant Socinus,& ejusdem farinæ Sectarii, eam ab ipfis fundamentis, rutris fuis, ligonibufque adhibitis, atque id genus Ferramentis, penitus diruerunt.

\$.26. Et certe multo facilius est Homines in eandem sententiam adducere, et sibi mutuo coadunare, in negativis, quam in positivis Dogmatibus. Nam vel odium, vel metus Hostis publici, eos frequenter in unum cogit, & vires Illorum invicem sociat, qui sese mutuo oppugnare parati funt, quoties propria Res agitur, aut mus Aliquis Fæderatorum leges Cæteris præscribere conatur. Ita Græciæ urbes, Gentesque variæ, contra Xerxem; Cretenles item, contra quemvis Hostem externum, inter se sæderabantur (unde Adagium, Syncretismus) qui tamen, Hoste communi sublato, sese mutuo quam acerrime impetere solebant. Veteres pariter Heretici, sat bene inter fe convenerunt in oppugnanda Ecclefia Catholica. At quoties Aliqui ex eis dogmatizate ceperunt, propriosque Fidei Articulos condere, quibus cæteri constringerentur, illico in Partes abiere. Sic enim contigit Arianis, imperante Constantio, cum max maxime dominarentut, & Catholicos gravifime

premerent.

S. 27 Cate um , Paucolima fuerunt, que Socinus vel credenda, vel obletvanda Suis prafcripsit; neque Alia fere quam que, si recepta non sorent, Christianismi plane abnegati Recusantes arguerent, cosdemque in numerum infidelium redigerent. Attamen cum Hoc tantum afferere auderet, Christum invocandum esse acorandum, Contradictores habuit nec paucos, nec parvi hominis inter Anti-Trinita ios. Adeo facile & expeditum est, Socios Nobis asciscere, in de-Atruendo pórius, quam in construendo. Et emm non agre reperiuntut, qui vete em Structuram conjunctis studiis, Conatibusque impetant, & frustulatim convellant, eo quod lile hoc, Ifte afind in ea mendolum, & inconcinne dispositum, aut cernat, aut se cernere putet. At quam primum novum Ædificium, Veteris jam diruti loco construi caperit, tunc statim videre est, quot Capita, tot ententias adificatorum. Tunc inter fe divisi cerfuntur. Tunc inter cos convenire nequit vel de Materia vel de Magnitudine, vel de forma Ædificii construendi ejusque Partium variarum. Singuli item in sua Sententia pertinacius hærent, neque aut ab ea se divelli patiuntur, aut alienæ cedere. Pro diversitate Imaginationum & Affectuum diverfa fentiunt. Confule item loquuntur inftar. Edificatorum Babelis, adeoque cellat Opus, Operariis à se discedentibus, aut se mutuo impugnantibus.

§ .28 Socinus quidem palam professus est, se P pismum velle destruere, ex Ecclesia Christi radicitus extirpare; sed adeo temere, & imperite Opus hoc agg effus est ut omne sere Triticum una cum zizanis, infalici Opera eradicaverit. Cum enim Tyrannidem Papalem tollere vellet, eadem Opera Hierarchiam Ecclesiasticam è medio sustuit. Non aliter misse Sacriscium propitiatorium, & Transubstantiationem destruere voluit, quam omnem Eucharistic necessitatem, & essicaciam penitus tollendo, & qualemcunque Christi presentiam in Eadem Purgatorium item & Sanctorum Invocationem, quam optime aboleri putavit, negando vitam omnem, sensumque Animarum humanarum in statu Separationis, & definiendo Psychopannychiam. Ita Medici imperiti, & immites non aliter morbos è Corpore humano tollere solent, quam simul evacuando succos, humoresque salutares, Spi-

itusque vitales penitus exhauriendo.

§. 29. Equidem Socious Ejusque socii ( fi modo Ipfis Fides adhibenda fit ) hoc pacto reconciliare ftuduerunt, non modo Christianos inter discertien. tes, (Controversiis omnibus, cum materia fua, abscissis & Dogmatibus Fidei ad Paucissima redactis ) fed Mahometanos quoque, & Judaos Gentilesque Idololatras, qui omnes à Trinitatis Dogmate. aliilque Pluribus, que Sociniani e medio sublata volunt, quam maxime abhormerunt. His ergo feandalis, ut Ipis appellare vifum est, amotis, & Pariete inte gerrino plane di uto, viam bene paratam existimarunt, qua Infideles in Caulam Ecclesia introirent. Sed quo successu boc tentarunt? Isti Infideles non funt conversi, at hi boni Reconciliatores facti funt Apostatæ. Signidem haud ignotum est, quamplures ex Anti-Trinitariorum Schola piodiifle, qui partim in Judaismum, partim in Mahometanismu, partim in Epicureismum & Libertinismum, & partim

tim in apertum Atheismum prolapsi sunt. Hac enim neque femel, neque ab uno folo socino olim objecta funt; que nec diffiteri aulus est, etsi excusationes qualdam afferre conetur, at minime justas & idoneas. Inter opera Socini recensentur 30 Scrupuli ab excellenti quodam viro propoliti, et Iplius folutiones lingulis appositz. Quorum decimus tertius objicit Socini Sociis atq; discipulis. Quod eurum plerique nulla Pietatis commendatione, nullo laudato prioris vita exemplo commendati fuerint. Imo, inquit, ut plerumque videmus, hac Doctrina de Christo, per vag abundos, & contentionum zeli carnalis plenos Homines, Alios, ex luftris, Aulis, Ganeis, prolata eft. Scrupulus 18us objicit iisdem. Quod cum prafervidus ipforum zelus deferbuit, in propagando Regno Christi, ut ipsi pra se ferebant, in quendam Atheismum prolapsi fuerint , ita ut Alii aperte Christum, alii vero etiam Deum, & Inferos negent. Cui Socinus nihil habet quod reponat, nifi illud Joannis. 1. Epift. 2. 10. ex nobis prodierunt sed non erant ex Nobis. Idem, folut: scrupuli 27mi, fatetur Judaizantes, qui partim ex se prodierunt, multum impedivisse suz Doctring progressim. Neque audet aliquid pro certo affirmare de Pietatis Incremento, vel Decremento, inter sua secta Professores, Decrementum potius fateri cogitur; cujus ignominiam ex hoc elevare conatur -- Quod hoc perpetuum sit in omni Religionis mutatione, quantumvis bona, ut major sit ab initio Hominum Pictas, quam postea. Hac Ille, Tom. 1. pag. 327. Idem ad Synodum Wægroviensem scribens, in qua fue ipfius Secta Homines convenerant, sic eos compellat -Visum est mihi vos horrari, ut de Adoratione & Invocatione Christi in Ecclefiis nostris conservanda, imprimis laboretis. Hac enim retenta, perfacile omnes Judaici errores, convellumur, ea vero vel abjecta

fi

Ci

ce

lic

fe

lil

Til

na

is,

nii

in

To

abjecta, vel spreta, nulla ratione sieri potest, ne ubique Judaismus vigeat, vel potius surpis Epicureismus, atque Atheismus. — Quod si unquam Temporum & Persot narum ratio tulis, ut id sieret (viz. ut in publicis Precibus, statutis quibusdam Diebus, Christus Jesus Dei Filius nominatim invocaretur) nune maxime internos sert, cum & nos tanquam Jesu Christi contempores, pessime apud Alios Christiani nominis Homines audiamus; & eorum, qui Christi nomen prostemes, ipsum tamen nec adorant, nec adorandum cenjent; & nibilominus, quia Trinitatis opimonem abjecerum, ex nos stro Catu esse existimamur: aliquis omnino sit numerus.

Tom. 1. p. 401. Col. 1.

\$.30. Ex Horum numero erat Franciscus Davidis, qui Socini Principiis insistens, affirmantis Christu esse nudumHominem,eum censuit nec adorandum,nec invocandum esse, & ad hoc probandum, inter Alia, Argumentum affert ex Mahometis Alcorano. Sic enim arguit -Ut non perperam in Alcorano fingitur, Christum Suis Cultoribus opem ferre non posse, quia contra ejus Do-Etrinam & manifestas Affertiones ipsum Deum effe fassi sint, cum tamen Ipse se Dei Filium effe professas sit; itamerito reprehenduntur, qui Christum adorandum & invocandum effe docent cum Ipfe Patrem invocandum effe praceperit. vid.op. Socini, Tom. 2. p. 751. Col. 2. ex quo liquet, unde ille ejusque similes, blasphemias suas hauferint contra Jesum Christum, nempe, ex Alcorano, librifque Talmudicis; quod Socinus ibidem ei regerit: At interim fateri non vult, fuam ipfius Doctrie nam, de Jesu Christo nudo Homine hisce Blasphemiis, non folum occasionem idoneam, sed & justam: nim's Causam præbuisse. Veruntamen idem Socious in Disput: cum Christiano Franken, (quæ extat Op. Tom. 2. pag. 767.) qui iisdem Principiis infiftens, eadem

eadem docuit cum Francisco Davidis , arguit cos qui Christum ado andnm esse negabant, lapfus in Atheismum; quod se observasse dicit quamplurimis evenisse; ideoque monet eundem Franken, ne com iis pariter in Atheilmum labatur. Eques item ille Polonus, qui Socini vitam conscripfit, meminit infignis cujuldam contra Atheos laboris, quem refellendis ingeniosis magni cujusdam viri commentis susceperat; eum vero periisle dicit, cum aliis Socini Scriptis, in Tumultu Cracovienfi, cujus antea meminimus. Apparet quoque ex ejusdem operibus, quamplures vel denegalle, vel faltem in dubitm vocasse Authoritatem S. Canonis; & Martinum quendam Seidelium, Olaviensem Silesium negaffe leium effe Messiam illum promissum, Davidis Filium, & in Regno successorem, quia non accepit Regnum mundanum. Hic item dicitur, tres Epistolas milisse de hoc Argumento ad Cœtum Cracoviensem, dictum minorem; qui ex Anti-Trinitariis fine dubio constabat. Socinus enim, illius Cœtus nomine, Responsa dedit ad illas tres Epistolas. Vid. Soc. Op. Tom. 2. pag. 804.

§. 31. Hi sc. erant genuini fructus istius Reformationis (nt iis vocare libuit) quam Anti-Trinitarii, (quorum Socinus tandem Princeps evasit) in Transylvaniam, Poloniam, Silesiam, Hungariam, Partesque vicinas introduxerunt. Hi fructus, sponte enari sunt ex enormi ista licentia, quam & Socinus sibi aitogavit, Alissque industri, in Religionis Dogmatibus de novo cudendis. Hi denique fructus Doctripæ Socinianæ, ut in aliis Articulis, ita præcipue in iis, ubi asserunt Jesum Christum esse undum Hominem, & omnimodam Insensationem Animæ hum næ separatæ, cum totali Abo

litione

21

\$7

pb

I

22

pi

6

ba

So

pr

in

aci

Al

fer

ali

ner

Aff

ant

Rtione Impiorum in die Judicii, Itaque Franc: Puccius non immerito videtar exprobrare Socino, Quod foi finzerit Pletatem quandam novam, in qua bene feitire facile negligitur, & summa licemia detorquends S. literas ad libitum, & quidliber ex quoliber colligendi, usurpatur. Et quod de ejus fanitate omnino desperandum fit, fi non moveatur Divinis Oraculis, imo en depravare non vereatur fuis frigidiffimis Commemis-unde hortatur eum, Ne amplius resistere veritati & in Divinum numen contumeliofus effe velit - & poftea --Nonme latet, Te etiam neg are immortalitatem Animarum, nifi Christianorum in Resurrectione. Confugis ad impium Dogma Epicureorum, qui exist imarunt cum corporibus Abismas interire, & omnia simul morte deleri. Dicis tamen eos, quamvis ita fentirem, existimaffe tamen fe poffe folidas voluptares experiri & ideo fummum Bonum in voluptare potuiffe. Num igitur existimas Epicureos bene sensisse? Si bene senserurt, qued Nos solliciti de surveis & aternis sumus? Edamus, & Bibamus, cras enim moriemur. Sin pessime, quomodo vis errore eorum Tuum tegerel Def. Fr. Puccii ad Resp. Socini. Op. Ser. Tom. z. pag. 264. & 267. Col. 2.

\$. 32. Quinto. Ad hæc, Socini fuccessum, in Dognatibus suis propagandis, plurimum adjuvit status Provinciarum Polonicarum, quando ipse ad eas primum accessit. Erenim tunc Temporis, miser ime inter se discissi erant in Religionis negotio, Aliis Alios accerr me imperentibus. Poloniam tunc dixeris cum Africa sedes permutasse, Regione ista monstrorum serace, ubi omne Genus Ferarum generatur, atque alitur, de quibus sertur, quod cum ad Aquas convenerunt bibendi causa, pro Ingenio quaque suo, & Affectu, cum cateris, aut Marte aut venere commisceantur ex quo congresso Alia nascum.

tur. Sic & in Polonia factum est, ubi nulla Opinio tam monstrola excogitari potuit, quin Prædicatorem nacta fuerit, Aliosque sui Fautores. Hinc autem Diffidia necessario exorta funt, inter tot Opinionum, Sectarumque Authores fimul atque Affeclas qui non mitius inter se, quam cum Catholicis & Orthodoxis digladiabantur. Diversimodi errores, non minus fibi invicem, quam veritati adversi, Patronos fnos, Pugilisque adepti funt Photiniani, Ariani, Anabaptistæ, Davidiani, Budneistæ, Judaizantes, Anti-Scripturista, Libertimi, & Atheismi fautores, sua Dogmata impune divulgabant. Anti-Trinitatorium Principes erant, Geo: Blandrata, & Fr. Davidis, Jo: Paulus Alciatus, Matthæus Gribaldus, Petrus Stato. rius, Franciscus Lismaninus, Gregorius Schomanus, Krovicius, Grego ius Paulus, & Eralmus Joannis Arianus .Geo. Blandrata, & Fr: Davidis, inter primos, libris Latine editis, Doctrinam fuam propaga unt, ut Andr: Dudithius testatur in Epistola ad Bezam censcripta. A. C. 1571. Op. Soc. Tom. 1. p. 524. His accedens F. Socinus, primo in Transylvaniam, deinde in Poloniam se contulit. Cum autem illos, Aliosque plures, inter se conflictantes invenerat, & multo validiores in refellendis Adversariorum Dogmatibus, quam in suis ipsorum defendendis, delassatos tandem mutuisque confractos. Dimicationibus, & plane nescientes quo se verterent, aut ubi Pedem figerent, ad ext emum fibi conciliavit, & in fua Castra pellexit, ut sub ipsius vexillo militarent. Sic olim Philippus Macedonum Rex (ut Civilia cum Sacris aliquatenus conferamus) varios Graciæ Populos, urbesque inter se prius dissidentes, dissidiisque suis labefactatas, non ægre subegit. Et Cæsar Augustus, ut Tacitus observat, Romanos civilibus Discordiis

Discordiis sesso, nomine Principis sub Imperium accepit. Et ( ut exemplum paulo congruentius asseram) sie Mahometes varias Arabië Gentes, non minus Religionibus quam Tribubus discrepantes, in unum composuit, suoque Dominio subdidit, tam in facris, quam in Civilibus, & successores illius, cum Schismata & Hæ eses inter Christianos passim invalescerent in oriente, Mahometanismum longe, late-

que diffeminarent.

S. 33. Sed & Alind quoque fuit, quod Socinum non parum adjuvit in hoc fuo Conatu perficiendo; nempe Doctrina fue Compages, quam ita callide formavit, & in unum composuit, ut nihil omnino covum, & inter Sectarios inauditum, prædicaret, fed quod prius inter eos innotnerat, & ab hac vel illa Secta antea divulgatum effot afque defensum. Ita Partes systematis sui Theologici undique collegit, diversasque Sectariorum sententias in unum quali volumen compegit, partim hine, partim illinc decerptas, ut fingulis placeret, quorum fingulis de suo Aliquid propofuit. Hoc & ipfe teltatur, in Apologetica sua Epistola ad Mart: Vadovitam - Nullum Dogma in meis Striptes in lucem editis afferni, quod non modo alibi, sed in hoc ipso Regno, ubi ea sint edita, ab Aliss ante me, & meum huc Adveutum, pareim publice, & voce & Scripto affertum; partim jam affirmatum , & discutiendum propositum non faiffer. Et speciation, quod ad Doctrinam firam contra Christi fatisfactionem, affirmat, eam desumptam fuisse è Dialogis Bernardini Ochini, lingua Polonica ediris, Annis 37 ante hanc fuam Epiftolam confe iptam. Hac autem data eft Jun. 14. 1508. Op. Soc. Tom. 1, pag. 475. Sic & in Hoc quoque Mahometem ilmitatus elt, in Alcorano fuo con

nor

confarcinando; in quo reperiuntur aliqui Centilium Ritus, à Majoribus accepti ; non pauca è Talmude Indaorum Fabula, Ritulque ab ilidem traditi; quedam item Christiano um Dogmata & Inftituta, partim laudabilia Catholicorum, partim ab Hereticis mutno lampta, Sic uterque quamplarimis placere studuit, ut è diversis variorum Dogmatum Profesioribus quamplurimos Discipulos fibi colligeret. Quod & uterque edecit apud eos, qui in Fide vacillantes, & inter varias Opiniones huc illuc distracti in illo um Septentiam tandem concesserunt Ita Naute profugi ant imperiti, in Mari ignote abertantes, & buc illuc à quovis vento jactari, potentiori cuivis Piratese in manus dedunt. Ita quoque Viatores incerti, qui patrio So-do vertiginose deserto, in Solitudine invia vagantur, cum bune defelli funt, & de optato lineris exitu plane desperant, se cuivis viz Duci, qui fe ultro offert, & speciola pollicetur, dirigendos permittunt.

5. 34. Sexter Huc adde, good Socious in hoc fuo Conatu, non folum adjutus fucrit Temporis illius Opportunitate, in quo Factiones ubique gliscebant; fed & iplius Regni Polonici Statu atque Politia; in quo fatis notum est quanta Authoritate polleant Palatini, & Castellani, caterique Nobiles, in suo quisque Gradu, qui in Præfecturis suis atque Districtions, fere sui Juris funt; nt qui amplisti mis Privilegiis fraantur, & propemodum, quic quid volunt, possint. Quid micum est igitur of Socious, Iple Nobilis, natura item Comis & A fabilis, & fuper hæc . Artibus auticis, apprime e ruditus, Sefe in Nobilium Polonorum favorem in finuaverit, quorum Amicula & Authoritate fretus fuant

v

fi

in

D

Di

h

te

ap

co fun

inc

feam Doftrinam longe, disseminare valuit, & Difcipulos Sibi passim colligere? Præsertim, com ad hæc externa Adjumenta accesserint istæ Virtutes. ant faltem Species Virtutum, quarum antea memini, Candor fc: & Modeltia fumma, Mansuctudo. atque Patientia, zelus pro veritate divina, & placidiffima Morum urbanitas inter converfandum cum Hominibus; quarum ut specimina præ se tulit in quotidiana Vita Consuetudine, sic & in Epistolis suis ad Amicos conscriptis, Eadem ubique demonstrat. Siquidem Hoc pro certissimo Axiomate jamdudum apud Me obtinuit, (utpote quod creb is experimentis hucufque probatum fuit, ac proinde lidem indubiam meretur ) Neminem multum Mali posse in Ecclesia Dei, nec in Genere humano seducendo admodum proficere. nisi qui eximium aliquid Boni in se habet, & fupra Vulgi mores, aut faltem prætendir. Satanas itaque nunquam magis cavendus est, quam cum in Angelum lucis se transfigurat. Tunc enim Pios & Veritatis amantes decipit, fi minus attentos. vigilefque deprehenderit. Sic & Ministri Illius studiofiffime evitandi funt cum ovicis pellibus induti ; simplicitatis & innocentie speciem præ se ferunt; intus autem lupinam rabiem fovent, quam opportunitate data, exercere & exercere solent in perniciem Gregis Christiani. Nam minime aut H hm, aut Hos latet, Vitium limul atque Fallitatem, si nude proponantur, & prout in se sunt, appareant, Plerifque horrori fore, Proinde, Faco, pulchrisque Coloribus nt phrimum delibura funt, at fub ementita Veritatis, Virtutilque specie. incautis placeant & imponent.

S. 35. Nihriominus Socious, licet his Artibus

中中はいる

& Opportunitatibus inligniter adjutus, non tamen adeo prævalere potuit in Hæresi sua disseminanda, ut non multos Adversarios invenerit, qui palam atque constanter Illius Conatibus sele opposuerant, atque impia Dogmata ab eo divulgata conjunctis Suffragiis damnarunt. Extra Regnum Polonia, Adversarium nactus est Jacobum Covetum Parisiensem , Ministrum Evangelicum , qui scripsit, contra Theses Ejus de Jeiu Chaisto Servatore , quas Socinus emiserat , cum adhuc Basilez commoraretur; librumque fuum Misit ad Socinum ex Francofurto ad Manum: Cal: Aprilis, 1577. & cum inter 30 Scrupulos, ab excellenti quodam Viro propositos Socino, Hoc inter Alia perplura objice etu , Angliam & Scotiami Illius Dogmara penitus averfari; fatetur Ille quod fic objeclum est, sed cum contemptu summo rejicit, inquiens, Quid attinebat Anglia, Scotiaque Regna hoc loco commemorare, que Doctrinam nostrorum Hominum propriam, tanguam pestilentissimam aversantur? Refp: ad Scrup: 24. At intra Regnum Polonia, ubi diutius vixit, quamplurima scripsit, Discipulos undique collegit, & in Cætus tandem formavit, multo plures habuit, qui fibi adversarentur; atque Hos, non folom è numero Pontificiorum ( quod mirum erat, cum se Illius omnibus ex professo Hostem statuerit ) sed & Ecclesiarum Reformatarum Theologis, tum Bohemicæ, tum Augustanæ, nim Helveticæ Confessionis, qui per amplissimum iffud Regnum magno numero dispersi erapt, & Cettis fuos habebant legitime stabilitos. Nam præter Affertiones Collegii Pofnanienfis de Trino & uno Deo, quas Gabriel Entropius illius Collegii Canonicus edidit; Andreas Volanus Minister in Lituania,

ri

nia, contra cum feripfit; de Christi patura y & Peccatorum per Ipium expiatione. Gregorius is tem Zarnovecius, Ministe Evangelicus, fcripsit contra librum illius de Jesu Christo Servatore, Polonice, ut Socious iple memorat in Epistola ad Mart : Vadovitanio Quinimo , & Eques ille Polonus . oni Sociniavitam conferipht ditro, fatetur, guod cum Socious in Poloniam veniret, & Anti-Trinitariis fe statim adjunxisset, satis acerbe at que diu Repulsam passus sit, com Dissensionem in quibusdam Dogmatibus non premeret ; quod plerique è Ministris natu majoribus a Niemoievius item & Czechovicius viri maxima Authoritatis apud Polonos, ei refragarentur, denique quod & iple, & Dælins illins Patruus, cum suo evo jugiter spreti & inglorii fuerint, & solis odiis Nobiles. ne morituri quidem secundioris Fame auspicium delibaverint. Sanoques Coner. taining

S. 36. Sed guod Mihi, inter Socini Adversarios, maximi momenti videtur ad Herein illius damnandam, que eadem fuit cum illa Anti-Trinitariorum, quorum fecta adhæfit, Hoc eft; quod omnes Theologi, virique Principes in Polonia triplicis Confessionis, modo memorata, sc: Bohemice, Augustanz, & Helveticz, tandem in nnum convenerint, Synodifque frequentibus coactis, Confenfum in Doctrina unanimiter statuerint, triplici Confessione à singulis approbata, omnique contraria Doftrina, five Pontificiorum, five Sectariorum, pariter damnata. Præcipue vero se opponunt Anti-Trinitariis, quos nt publicos & professos Evangelicz Doctrine Hostes junctis suffragiis anathematizant, & è fua Communione pellunt. Atque hoc fecerunt partim ante Socini adventum in Poloniam, partim

partim post. In fynodo Sendomir: 6c, que celebrata elt. A.D. 1570. Apr. 14. - Poftenquam din, multumq; cum Sectariis Tritheitis, Ebionitis, Anabaptiftis, conflicta tum effet, ac tandem Divino favore ex tot tamifque certaminibus, & deplorandis contentionibus emerfimus; vifum eft iifdem Ecclefus Polonicis reformatis & Orthodoxis, que in quibufdam Capitibus & Formulis Do-Arina, Hoftibus veritatis & Evangelii minime confentire videbantur, Pacis & Conturdiz studio Synodum convocare, usque Confenfionem mutuam testare. Quare bubita amica & Christiana collazione fic juntis compositifque animis confensimus in her Capita. Primum, eriplici Ecclesiarum noftrarum Confessione mutue approbata, fantte invicem polliciti famus, unavimiter, fecundum Regulam verbi Dei, nos defensures Consensum hunc mutuum in veru & pura Christi Religione, conwa Pontificios, contra Setturios, denique amnes Hoftes Evangelii & veritaris. Synodus Generalis Cracovia enfis celebrata A. D. 1973. Anti Trinitarios, fub nomine Arianabaptillarum, infuper hac gravifima censura ferit, Actu 40 cum ex bio, inquinnt, aliquot Concionatores, & Andirores, fuapre forme ad Synadum nostram veriffent , & de sue Dogmate ibidem differere vellent, Synodus post gravem de vis Deliber ationem, deneg nvit eis collegnium & disputationem, G tale Decretum fecit-Signidem Arianabastiffe , & Diobis es greffe, non miment in Dollrina Christi, ac Fide de vero de Patre & Filio, cum Spirien Santo, adeo que Denm non nabem; & jam a nobis sapissime Coltoquiis ac Scripcis admoniti, pertinaciter in errore manent; nullum jam amplins cum Ipfis Commercium, quamdin Sententing budm tuentur , babedmus, mullus Di Sputationes foforum admittamus, fed eos, librofque Morum blafthemos ficundum Praceptum Spiritus S. witemus.

vitemus, ne alias Fundamentum Religionis Christiana ( fidem firmiffimam de Deo, in enjus nomine fumus baptizati) subter nos commovere, ac in Dubium vocare videamur; & ne operibus corum malis, Doctrinis venenatis, asque Blafphemiis, Gloriam Domini oppugnantis bus communicemus, Imo, non folum se Morum Do-Etrinæ adversos, sed & ab eorundem ceremoniis alienos oltendunt, ne in minimo cum eis communicent : fic enim decernunt Actu 6º.ejufdem Synodi -De Cerememis prafertim in ufuCana Domini, mot a quaftione, An ea in omnibus Ecclefis noftris uniformes effe poffent? Conclujum est, nt fecundum morem primitiva Ecclesia, libertati Christiana Ceremonia inter nos permittamur. Monitis tamen fratribus, siqui sessione in Sacra Coena utuntur, ut cam Ces remoniam Ariambaptistis propriam relinquam. Atq, iterum in Synodo Petricovienti Generali. A.D. 1578.mefe Junio.idem decernunt-Ceremonias libertati Christiana donamus ac permittimus, ut Stantes, vel Genua fle-Etentes , Pii Sacramentum Corporis & Sanguinis Christi Sumant, Sessionis vero ad mensam Domini, quia prater Ritus in omnibus per Europam Evangelicis Ecclesiis vulgo consuctos, illi inter nos primi Authores extiterunt, qui omnia temere in Ecclesia immutantes, & sine scientia Christum quasi imitantes à nobis ad Arianismum perfidi Transfuga facti sunt; quare hanc propriam Ipfis ( ut Christum, ita & Sacra ejus irreverenter tractantibus ) & tanquam minus honestam ac religiosam, limplicioribusque admodum fcandalosam, Ceres moniam rejicimus. Posthac in Synodo Gen: Wodis laviensi, A. D. 1583. Jun: 19. cum Socinus jam per 4. Annos in Polonia manfiffet, Harmonia trium iftarum Confessionum de novo confirmata est, Actu 4. Prohibitum quoque est, libros aliquos proprio arbitrio publicare, sed eos solos qui à superioribus in Ec.

Ecclesia examinati fuerint & approbati. Act. 5. Repetitur irem Decretum contra sessionem ad mensam Domini, ne in usu sit in ullis sui Consensus Ecclesiis Polonia, & Lituania &c. Nam bac Caremonia, aiunt, (licer cum cateris, libera) Ecclesiis Christianis, & catibus Evangelicis, non usitata, tantumque infidelibus Arianis, cum Domino pari solio sese collocantibus, propria. Cum itaque sessio potissimum occasione, & malo auspicio Illorum, qui miserrime ex nobis exciderunt, & Dominum, qui nos redemit, abneg arunt, in consuetudinem irreplit aliquot nostris Ecclesiis, rogamus & bortamur omnes istos Catus, & Fratres nostros in Domino, ut sessionem commutent in Ceremonias nobis in Ecclesiis Evangelicis per Europam consuetas, &c. Act. 6. Denique in Synodo Gen: Torunienfi, que habita est A.D. 1502. Aug. 21. Acta priorum Synodorum Generalium denuo comirmantur, & tres Fidei Confessiones unanimi Consensu approbantur, quarum primaria Capita distincte enumerantur; & præcipue faciunt contra Socinianos ut ex Titulis apparet. Unde concludunt, Se per hunc confensum in Doctrina, & se invicem mutuo conglutinare, & ab omnibus Hareticis, Sectariis, & blasphemis Idololatris, Apostolicam & Orthodoxam Fidem adulterantibus, sejungere. Ibidem etiam actum est de conservanda ac tuenda puritate Doctrinæ de Deo, ejus essentia, & Personis propter eos qui à voce Trinitatis abhorrent; & decretum, ut qui ea voce uti nollent tanquam de fide suspecti, ex Cœtu Evangelico excluderentur. Decretum autem de hoc consensu in hæc verba formatum est -- Con-Sersum nostrum Evangelicum Sendomiria. A. D. 1970. institutum, & coden: Anno Consignatione Posnaniensi illustratum, ac postea Generalibus Synodis, Cracoviensi, Petricoviensi, & Wlodistaviensi auctum , ftabilitumque, prout

So

th

prout ista in Exemplari Torunii, Latine & Polonice A. D. 1592. excuso continentur; universi hac nostra Generali Toruniensi Synodo comprobamus, atque confirmamus, & contra Adversarios, qui tam verbis, quam Scriptis hactenus, Discordiam, & fictum confensum nobis Evangelicis objectare ausi sunt, hunc verum Consensum sincere nos ampletti & fovere, atque secundum eum in fancta concordia vere conjunctos effe profitemur. Deinde fequitur - Quilibet minifter Evangelicus in Regno Polonia, & magno Ducatu Lituania, ac cateris Provinciis adjunttis, tenebitur bunc confensum ( cui bos quoque Synodi Toruniensis Canones incorporamus) non tantum habere & legere, fed etiam ex Prascripto illius, & Canonum in eo expressorum, tum ipse atere, tum Catum sibi commissum gubernare. Et paulo post -Quicunque in Doctrina Evangelii Dei pobiscum non consentit, & qui Idololatriam aut Heresin amplectitur; denique qui concordiam nostram dirimit, neque confensum Nobiscum retinere vult, Panam superius descriptam, sine ulla dilatione, reipsa suftineat; vizz ut minister & munere ministerii, & loco privetur : Patronus vero, ut ministro multetur, & contra ejusmodi excommunicatio vibretur. Et in Præfatione ad Acta harum Synodorum, profitentur hoc modo -- Addicti Sancta Concordia, & operam duntes adificationi Ecclesia atque extirpationi Scandalarum, nos qui in Polonia Regno idololatriam. Antichristi rejecimus, & omnes Harefes Christiana Fidei, Symbolo Apostolorum, Niceno; & Athanasiano &c. adeoque Authoritati Scripturarum repugnames, vitamus, ac puram Evangelii Doctrinam sincere profitemes, & exequi studentes, Evangelici vocamur.

\$. 37. Tot, tantosque Adversarios expertus est Socinus, cum ipse Catholicæ Fidei, & Ecclesæ Authoritati adversaretur. At quod adhuc magis mirum D 3 est,

eft, & notatu dignum, ex horum munie o erant, non folum Orthodoxi, qui reformationem errorum legitime instituerant, led & ipfi Sectarii, qui una cum ipso à Catholica Fide desciverant, Anabaptista, Memonita, Judaizantes, Chiliasta, imo, & ipst Principes Anti-Trinitariorum, qui primi lib is Latine editis tuam Harefin disseminaverant, & viam Socino straverant. Tales erant Jac: Paleologus, & Franciscus Davidis in Tranfylvama , quibus poftea accessir Christianus Franken in Polonia. Atque his jure addi potest Erafmus Joannis Arianus. Erafmus hic Scholæ Rector afiquandin fuerat Antuerpiæ, ubi cum Hærefis hie libram clam emififlet, Gulielmus Princeps Auriacus, re cognita, conatus ejus tempestia ve repressit, ne error exitialis se latius dissunderet; illumque aufuge e coegit in Transylvaniam; tibi Arlanilmum palam docuit in cœtu Claudio politano, cujus Minister erat. Hic autem, utcuns que Anti-Trinitarius, Sententiam tamen ab illa Socini diverfam tenuit. Ajebat enim , Christiam fuisse Substantiam spiritualem à Deo ante reli: qua omnia creatam, que postea carnem nostram induit, conceptus ex Spiritu Sancto in utero Beatæ Virginis : Socious autem afferuit, Christum fuille nudum Hominem, neque ullatenus extitiffe, antequam natus effet ex Maria Virgine. Hoc enim cum Faulo Samofateno, ac Photino tenuit; cum Ebione item ac Cerintho. Cum hoc Erasmo Socinus Disputationem iniit Cracoviæ, que finita est Novembris 30. 1584. Eamque postea edidit Socinus, & Molcorovio dedicavir, ic: Junii 16. 1505. Atque extat inter Illius Opera.

\$.38.Quod autem spestat ad Alios Tres, qui jure dich

pof-

possent Triumviri Anti-Trinitasiorum, illiulterius extenderunt Dogma Socini de natura Christing & Principiis iildem cum Illo insistentes, qui Christom nudum Hominem ex natura sua Deumque folummodo factum affirmavit, Adorationem Deo soli debitam, atque Invocationem, Eidem denegarunt. De Jac: Paleologo ita queritur Socinus in Epistola ad Mare: Squarcialupum -- Annon primus Omnium in Transylvania Sententiam illam max. ime impiam & deteftandam de non adorando, neque invocando Christo, docuit, & scriptam reliquit? Nome ejus Doffrina hodie, que à quibusdam Francisci Davidis esse creditur, integra caque non pauca Ecclesia in Hungaria fadissime sunt corrupta? Nome ie in Lituania alterum quendam Franciscum Davidis, quantum in fe fuit, jam excitavit, & Provincia illius Ecclesias suo veneno infecit, ab ipsiusque Polania Ecclesiis jam fere divulsit ac separavit? Tom: 1. p. 364. col: 2. Franc: Davidis successit Jac: Palæologo, & eandem Hærefin docuit jin Tranfylvania. A qua ut Geo: Blandrata eum averteret ; Basilea Socinum accersivit. Quod int commodius efficeret, utrumque in eadem Domo hospitari fecit per quatuor Menses, ut familiarius inter se conversarentur, & habitis mutuo Colloquiis in candem Sententiam de Christo convenirent. At Franc: Davidis suz Opinioni sirmiter addictus & Famz tuendæ avidus, quam apud Discipulos suos jampridem comparaverat, Eadem apud Eosdem publice prædicare denno cæpit; propter quod, à Principe Transylvania in Carcerem conjectus est, ubi non longe poft, Diem fupremum obiit. Hujus Incarcerationis, Mortisque sequentis invidiam sushinuit Sociaus, ex opinione Quorundam, licet e am

am à se amovere studiosssime niteretur. Christiamis Franken urrique succedens, idem Dogma acerrime desendit; & summo studio propagavit in Polonia. Cum Hoc ergo solennem Disputationem instruit Socinus, quam & habuit, in Aula Christophori Paulicovii, mense Martio. A. D. 1584-Extat hac Disputatio de Honore Christi inter op:
socini. Tom: 2. P. 767. & quamvis ei adjectae
sint Nota non pauca, & Responsiones ad ea qua
Franken dixit; ut & Correctiones quadam Eorum,
que lpse Socinum dicentem facit, sive à Socino,
sive potius ab aliquo Illius Discipulo superaddita)
attamen, quantum Mihi videtur, potiores Pattes
tulit Ch: Franken in ista Disputatione, prout
isthic reserve.

6. 30. Hi Tres Anti-T initariorum Antelignani, Socini conatus præcipue impediebant in Doctrina fua propaganda, & Cœtibus colligendis. Neque uli ex omnibus iis, quos expertus est, Antagoniftis, ei adeo molesti erant, ac Hi; neque in quibus refellendis folicitius elaboravit. Siquidem fuis Iplins armis Illum petebant, cum in iildem castris educati fuiffent, & Militiz Socinianz Artes probe edocti. Quibus, corumque Discipulis, dum os obstruere conatus est, Argumentis undiquaque petitis; cum tandem loca S. Scripture à se contra eos allata eludi videret, & in alienum sensum perverti, prout & Ipse multoties secerat, tum in novis suis Dogmatibus exinde astruendis, tum in Telis Antagonistarum repellendis, necesse habuit acerrimus hic Ecclesiastica Traditionis Hostis Veterumque Ecclesiæ Patrum Contemptor, ad Afylum, tandem confugere. Ut patet, inter Alia quædam, ex Epistola 31, quam ad Matthæum Rade-. 20

1

7

pi

EA

C

Su

ef

0

de

Pr

ob

Radecium scripfit, quem non longe à fine illius ita compellat, & cum eo verecunde expolhulat de Adoratione & Invocatione Christi, de quibus ille plurimum dubitavit, an debitæ fuerint vel non, ac proinde licita-Etfi veriffimum eft, inquit, quod ais, hic de Re omnium maxima agi, nibil est tamen quod Nos suspensos sive ancipites, qualem Te effe confiteris, hat in Re tenere debeat. Imo, quia de Re omnium maxima in Religione nostra agitur nihil prorsus oft cunttandum; sed apertissima Veritas Statim amplettenda, & mordicus retinenda. Nam unde factum effe existimas, ut ab ipso ferme na-Scentis Ecclesia Christi Initio, usque ad nostra Timpora, tot viri, adeo ut nullus sit Numerus, non m nus Pietate quam Doctrina clarifimi, tot ipfins Chri-Sti Janctissimi Martyres, eum alioqui gravissimum errorem Secuti fuerint , quod Christus sit unus' ille Deus, qui omnia creavit, aut certe, ex Illius substantia propria genitus; nisi quia nimis aperte in fan-Etis literiis ea illi tribui animadverterunt , que soli Deo tribui confueverunt ; & inter Catera, potissimum Adorationem & Invocationem; Eave à quibus Aderatio & Invocatio; illa, ut prorfus debita; Hec, ut plane conveniens, nullo pacto sejungi possunt. Neli igitur, rogo & obsecro Te, Veritati mamfestissima quicquam repugnare, & summum at prastantissimum Christiana Pietatis Mysterium ac Fundamentum agnosce. Supremam sc, in nos omnes dat am à Deo inperpetuum presentem Potestatem & Gubernationem. Hæc Epistola data est die 8. Jan : A. D. 1586. Cracoviæ. Extat autem. Op : Soc : Tom: 1. p. 391. col: 2. Atque cadem Clausula repetitur in Tract ; de Ecclesia, prope finem. Quæ verba Socini, nt Mihi videtur, observatu dignissima funt; idque non solum, quod in

ı

in his coactus fit fateri, Christum effe unum illum Deum, qui omnia creavit; aut certe ex illius propria substantia genitum; atque adeo non effe Creaturam, nudomque Hominem, qui non extitit, antequam ex B. V. Maria natus ellet; quod alibi toties affirmat , variifque Argumentis , quantum in se est, propugnat ) sed etiam, & multo magis, quod hoc afferere cogatus ex Authoritate veterum Ecclesia Doctorum, qui (ut verissime inquit ) nimis aperte in S. Scriptura ea Chrifto tribui animadverterunt, que soli Deo tribui consueverunt; &, inter catera, porissimum Adorationem & Invocationem. Unde & Eum obnixe rogat , ne manifestissimæ Veritati quicquam repugnare velit. Porro, constet modo sibi Socinus Illiusque Discipuli Magistri sui Dictatis auscultare velint, ut ad eandem Regulam cætera fua Dogmata examinari patiantur, riteque sic examinata ad Illam conforment, neque aliud, neque amplius quidquam ab eis petimus. Sed quis non videt, ex hoc Concello, torum Socinismimum illico reiturem, & abolitum iri ex Ecclesia; nimirum fi Inretpretatio S. Scripture ab antiquis Patribus allata, qui Fidem Christianam Pietate simul ac Doctrias adornarunt, & Martyrio infuper confirmarunt, pro vera & Authentica accipienda sit; & si Omnes Interpretationem eam oppugnantes, in manifestiffina Veritate oculos claudant.

5. 40. Inte im hic advertere lubet, ad quas angustias redactus suerit Socinus, cum ad Scripturam solam appellaret in Dogmatibus suis astruendis; nempe, ad Scripturam suo Ipsius sensu expositam, seu potius, in Eum detortam. Quippe nihil mirum erat, si Discipuli Illius, Alique cujuscunque

lie

qt

juscunque Generis Sectarii, Interpretationes ejus non illico, & fine examine admiferint , fed in fuo quifque lenfu abundarer. Liberum enim erat cuicunque alteri, æque ac Socino, fentire quicquid sibi visum fuerit, snifque Placitis asserendis Scripturam adaptare. Nam tic merito poterant arguere. Cur Alios fuum ad fenfum admittendum aftringeret, qui sensom antiquitus receptum in tot Fidei Articulis faltidiole rejecerat? Cur Authoritatent aliquam in Socino agnoscerent a qui Ecclesiæ Gatholicæ veterumque illius Doctorum Authoritatem omnino fustulerat? Quo jure Socinus Illud improbaret in Aliis, cujus lpfe toties Exemplum dederat ? Hinc factum eit, ut Socinus cum videret parilem & dogmatizandi, & interpretandi licentiam; quam lpfe fibi arrogaverat; ab Aliis itidem usurpatam, necessarium sibi tandem putaret, Veterum Authoritate, tanquam Ajacis clypeo, fe defendere, quam prius admodum vilipenderat, & a fe contemptim abjecerat

\$.41 Atque idem sere senserunt uninscujusque atatis Haresiarcha; nuperius autem in Anglia nostra primarii Schismatum hic gliscentium Authores atque Patroni. Hi etenim, cum, spreta Ecclesia Authoritate atque conculcata, Hierarchiam, Cultum Dei publicum, Consuetudines antiquitus receptas, Ceremoniasque decoras ac laudabiles, incaurius oppugnassent, istiusmodi Argumentis temere usi, que omne Regimen Ecclesiasticum, Ordinem totum atque decorum publici Cultus, Consuetudines omnes Ecclesiasticas, estiam ex vetustissma traditione derivatas, Praxique Catholica stabilitas; ritus demum quoscunque, etsi in se laudabiles, si modo Authoritate

humana

h

n

k

S

fu

0

te

tı

te

C

P

H

ri

Ju

Q

m

fit

ap

QU

tu

tic

ri

an

humana præscriberentur, pro illicitis damnarunt; paulo post experti funt quamplurimos suorum Discipulorum & iisdem Argumentis armatos, & -iifdem Magistrorum suorum vestigiis insistentes, Omnia illa impetere, & certatim demoliri, quecunque hi novi Ædificatores, in veteris Ecclesia à se prius demolitæ loco, erexissent. Hinc Omnia statim pessundata sunt, Politia Ecclesiastica, Ordo Cultus divini, lectio S. Scripturæ, cum Presibus & Hymnis ei connexis, Recitatio Symboli, usus iplius Orationis Dominicæ, Pædobaptilmus, facra Synaxis, & Catera fere cuncta antiquitus recepta & universaliter in Ecclesia antehac observata; Schismatis Authoribus sero tandem sapientibus, & velint, nolint, ad Ecclesia primitiva Doctrinam Praxinque (at frustra ) appellantibus, quas in Matre Ecclesia, à se diruta atque destructa, cum Tempus effet, agnoscere noluerunt. Aden temere & imprudenter, ne quid durius dicam, agunt omnes ii, qui ex Ignorantia vel Incuria; multo magis, qui ex Superbia del Invidia & Malitia Ecclesia Primitiva Scita & Instituta, que ad Posteros derivata funt, & ab Eisdem universaliter accepta convellere amant; cum facillime prævidere possent, si modo Mentis oculos aperire, animumque, vellent advertere, Eos omnes, qui Veterum Authoritati detrahere student, Eadem Opera suam omnino de-

6. 42. Hæc habui, quæ dicerem de Socino Ejusque Sociis ac Discipulis; deque Artibus iis atque Opportunitatibus, quibus uti solebant in Hæresi sua disseminanda. Restat, ut quædam Illorum Postulata recenseam, quæ non parum faciunt ad illius Argumenti elucidationem, quod præ manibus habemus: habemus; ut & ulteriorem Eorum Confirmationem, qua prius afferuimus. His adjiciemus Catalogum istorum Dogmatum, qua in Socinianorum Scriptis occurrunr, cum perniciosissimis eorundem Consequentiis; Hypocrisin item, &miserrima subterfugia Socini, reliquorumque Anti-Trinitariorum; Denique Postulata quadam ex nostra Parte proponemus, qua ab ils concedi & aquum, & necesse est; nisi recta Rationi simul renunciare velint, suisque Ipsorum Concessis, qua hisce postulatis pra fiximus. Postulata autem Socinianorum triplicis Generis aque Gradus sunt; quadam se sensi aqua; quadam, prorsus iniqua; quadam item in medio quasi Ordine constituta, qua non nisi Sensu restricto, & simitatione adhibita, con-

cedi par est.

5. 43. Prime, quædam Illorum Postulata æquitatem quandam præ se ferunt, si commode accipiantur Quod vero ex æquo petunt, æquum est ut obtineant. Hæc antem fere funt; quæ ut plurimum excerpfi ex libello loachimi Stegmanni de Judice & Norma Controversia um Fidei. Viz: 1. Quod Intellectus humanus Divinorum æque ac Humanorum rationem postulet. 2. Quod Spiritus Sanctus non tollat Rationem, fed extollat. 3. Quod . Ratio humana æque indeterminata, five indifferens fit ad Divina, ac ad Humana; licet non æque apta & idonea. 4. Quod Authoritas omnis, quoad Agnitionem, a Rationis Judicio pendeat. .. Quod Fides præsupponat & seguatur ludicium; tum Rationis, tum Senfus. 6. Quod Religio Rationem exigat, & ad Eam appellet. 7. Quod Veritas S. Scripturæ, non nisi Rationis Judicio examinetur atque dignoscatur. 8. Quod omnia Certamina

tamina olim exorta, non folum inter Ethnicos Philosophos de Rebus nature inter se mutuo pugnantes, fed etiam inter eoldem Paganos, Indeos & Hæreticos cum Christianis Catholicis (quæ olim & acerrima, & innumera fuerunt ) quæcunque tandem consopita funt, ex Infidelium & Heterodoxorum Convictione, non nisi Ratione Iudice determinata sint atque composita. 9. Quod non omnino necesse fit omnes lites, ctiam minoris Momenti, à publica Authoritate in Ecclefia definiri. Satis est quod Opinionum fibi adverfantium Patroni eo ufque in officio contineantur ut neque prædicando, neque scribendo Pacem Ecclesia perturbent & Hæresi aut Schismati viam adaperiant. 10. Quod Nihil reperiatur in S. Scriptura Fidei nostræ propositum, quod Logica Regulis minime congruat. Logica vero est Ars Ratione bene utendi. 11. Quod in fingulis Controversiis inter Doctos hodie agitatis, Rationis nostræ ludicio innitamur, quoties alterutri Parti Assensum præbemus. Cur enim Quispiam è Nobis hujus potius quam diversum aut contrarium sentientis Opinionem sequitur, nisi quod Eam Cæteris meliorem judicat? Quo autem Judice hoc censet nisi sua Ipsius Ratione? 12. Quod in Absurda quam plurima necesse sit incidere, qui Rationis Iudicium abnegat. Vel enim, inquit stegmannus, agnoscis Me Rationes tuas, sive Argumenta posse dijudicare, vel non? si Illud, Rationem agnoscis Judicem: sin Istud, Cur non tantum surdo narras fabulum , sed & eadem opera multis Mihi verbis persuadere conaris, Me surdum effe ? Deinde, vel intelligit Adversarius, qua Isse contra Rationis Judicium profert, vel minime. Si Hoc, Nihil agit: Sin Illud, Ration is ipfins , cujus opeimelligit , Judicio,

fe

F

bi

nf

H

14

do

na

QI

ve

dic

qu

ne

que

COg

aut vera cenfet , aut falfa. Si vera cenfet , cur Rationis Judicium damnat? sin falfa, quomodo pugnat, mecumque contendit ? An Me crediturum existimat Ipsi ea dicenti , que Ipse fulsa effe Judicat? Sin Rationem Sanam in Judicio Suo adhibet, cur contra Ra. tionis Judicium disputat ? 13. Quod Satanæ in hac Re versutia potissimum appareat, dum facrarum literarum acerrimos Patronos atque Affertores, omni Rationis Judicio in iiidem exponendis privare nititur; idque sub ipsius Religionis Prætextu. Unde fit, ut S. Scriptura, Reformatorum pia Industria quasi restituta, parum aut nihil piis lectoribus & Auditoribus profit, tum nihil Ipforum Hoftibus oblit. Siguidem hoc pacto. quantum in fe ceft, verbum Dei fuo Fructu privant, & abfurdiffimis quibusque Abfurdis latam fenestram aperiunt; tandemque in Prædam cedunt. ant Pontificiis, ant Fanaticis: nimirum aut Illis. Fidem implicitam postulantibus: aut His, peculiarem Spiritus S. Illuminationem prætendentibus. 14. Quod Fides præsupponat Intelligentiam. usumque proinde Rationis; atque adeo, quod Homo maxime spiritualis Ratione uti cogatur. 15. Quod Ratio de Nihilo sententiam suam ferre possit, nisi Judicium illius Principiis certis & idoneis nitatur. Hec autem funt, vel communia Rebus naturalibus ac divinis, vel propria S. Scriptura. Quicquid vero Ratio rite colligit, vel ex His. vel ex Illis, neutiquam potest S. Scripturæ contradicere. 16. Quod non panca Theologica fint. que è Principiis philosophicis, & è consideratione Rerum naturalium atque humanarum cognosci queunt. Reliqua autem , quæ fine S. Scriptura cognosci nequeunt, potius supra Naturam vel Philosophiam.

losophiam, quam supra Rationem esse dicenda funt. At hoc Postulatum non est admittendum, fi intelligatur de Ratione mere naturali. Concedi autem potest de Facultate Rationis in fese absolute spectata. Hæc enim in vere Fidelibus cælitus illuminata est, & Spiritus Su auxilio supra vires nativas elevatur. 17. Quod Ratio fufficiat ad Cognitionem corum omnium que funt ad Salutem necessaria. Hoc etiam Postulatum admirti bene potest, si modo intelligatur de Ratione è S. literis probe edocta, que ista Omnia satis a. perte proponunt cuicunque lectori Rationis fanz compoti, & que inibi legit, ferio consideranti. 18. Quod Deus, atque Res omnes divina, ad nostram Salutem spectantes, quarumque cognitionem. Deus a Nobis requirit, à Ratione humana vere percipi poffint, etsi non perfecte, & Concepta Rei perceptæ adequato. Nam ut Universalia intelliguntur à Nobis, etsi non per Species a rebus fensibilibus desumptas; sic & Spiritus resque spirituales. Ad cognitionem autem Dei , triplici via pervenitur, fc : Caufalitatis, perfectionis, & Remotionis omnis Imperfecti. Primo, via Caufalicatis; quæcunque enim in hoc Mundo cernimus, vel non cernimus, a Deo creata fuific intelligimus; & ex his Operibus intelligere datur, quis & qualis & quantus sit Opifex universorum Deinde ex Facultatibus & Operibus cæterisque Cre aturarum Perfectionibus, quibus Ahæ Alias excellunt, & que hic illic maxima tum Specierum tum Graduum varietate, inter Easdem disperguntur, colligimus perfectionem Dei Creatoris, à quo fingulæ processerunt ac tanta varietate distributæ sunt Necesse est enim, ut hec summe fit in se & eminentiffimo

d

q

(p

chi

Illa

cer

Gradu universas Perfectiones in lingulis Creaturis fpectabiles comprehendat & exuperet , ut fol radios luminis per Aerem 4 & Oceanus aquas Fluviorum & lacuum per Tefram difperlas. Denique quicquid Imperfecti discernimus inter Greaturas, adeo removere discimus, quippe quiest ens in le omni Modo , Graduque perfectum, ficut eft Fons omnis Perfectionis inter Creaturas diftribute. Hinc eft , quod dicimis Deuth effe increatum, infinitum, immaterialem immobilem, invilibilem, incomprehenfibilem, immenfom, immortalem. Enim vero i hujusnodi Rationis nostræ Perceptio, etsi in fua natura imperfecta fit, neutiquam tamen spernenda est, cum neque nulla Cognitio sit ineque falfa. Nam Adequatio nostri Intellectus cum re intellecta non co extendi debet ut in fe comprehendat omnimodam Rei intellecta perfectionem, & ex adverso, omnem imperfectionem ex parte sui prorfus excludat. Tum enim papcissima, etiam ex Rebus naturalibus, à nobis vere cognoscerentur. Sufficit autem ad veritatem Cognitionis, Conceptuum nostrorum cum re ipsa Convenientia, ejusmodi fc : qua Nihil Intellectui nostro repræsentetur, quod in reapfa non fit; nihilque, quod in re infit negetur. At fi Plura fint in re ifta, quam per speciem intelligibilem Rationi nostræ offeruntur Species illa imperfecta quidem dici potett, fed non falfa. Imo ob id ipfum Conceptus imperfectus elt verus, quia perfectus effet verus ; cum imperfechus fit Pars Perfecti. Si ergo, Torum tale est partem elle talem minime dubitandum est. E.C. Siquis Equum toto Corpore album, pedibus album, diceret, quod Illos solos videret, aut meminerit esse albos, Conceptus effet imperfectus sed in se verns. At Siguis Conceptum

Conceptum imperfectum pro perfecto venditet, & hoc tandem quod concipit, Rei conceptæ inesse pronunciet; negaus interim, Alia plura inesse, quæ tamen revera infinit, vel etiam contrarium ponens, Conceptus Illius non dicendus est imperfectus, sed plane alterius Generis ac proinde falfus; idque ob hoc Ipium, quod perfectior Conceptus verus effet. Pars enim non eft Integrum. E. C. Siquis Equum toto Corpore album Pedibus folis album esle diceret aut ex aliqua parte Corporis nigrum. Ita quoque, fiquis porcum pro Ove aut Ægrotum pro Sano conciperen 16. Quod neque Senfus, neque Ratio nostra, fallatur circa propria Objecta, debito modo disposita; cum son ipsatiacultates noftræ fanæ funt , atque O gana tharum ilhefa. Quomodo enim errare possumus in exercitio nostrarum Facultatum , Caulis omnibus Erroris cemotis? 1. mo, plerumque in nostra Porestate est, si modo hoc Ipsum ageremus vsumque diligentem Medios rum a Deo & Natura nobis concessorum adhiberemus omnem Erroris Causam in Rebus majoris momenti, non folum advertere, fed & amovere; adeoque Errorem inde enascentem, aut prævertere, aut corrigere. Certe, haud credendum est, Omnes Homines, in re eadem, codem plane Modo, smul errare 20. Quod Certitudo ibi poni debeat, ubi Dubitatio locum non habet; & quod hujul modi Certitudo suos Gradus habeat. Dubitatio enim ibi dicitur: elle, ubi in utramque Partem, vef reipla funt, vel elle videntur, Rationes æque valide; ita ut, quo Te vertas inter has duas, veh non omnino, vet non æque faltem appareat ; ut cum Statera in æquilibrio fe fiftit, ex æqualitate Ponderum in utraque lance positorum. Quamprimum autem

In

ta

Pr

autem majus, aliqued Pondus alterutri landi impomeur illico collitur hoc Aquilibrium, altera lande depressa de altera elevata. At ficur moltis funt Gradus praponderationis in Statera, feu y quod's dem eft ) elevanda hujus lancis & alterius depris menda ; ità quoque Se Res habet in Affensu men-tis nostre. Quamprimum enim alterius Parris Rationes præponderant, certitudo fit. Animo extra Dobitationem collocato cum Alkatis nolber fublikore pollic, quali in fpatis intermedia. Hoc vero fir; com hujus Parcis Raciones licet alicujus fint Ponderis, non tamen aquipollent adversa Partis Ratis onibus, fed eis locum cedunt. Certifudo quippe o ritur ex majori quali gravitate Argumentorum unius Partis præ Alberty onæ infert Concludendi necelfratem. Eth enim multitudo quoque Argumentocom non partich valeat, per fe camen fumpra hand quicquam efficit y nili fingulis Argumentis alions Gravitas, feu vis probandi infit. Tunc demum ut in exercitu -que non projunt Singula, Juncta juvant. Cateroquin, vel una Ratio firmiter conchiders. longe plus valet, quam ingens futilium & levinion larem numerus. Quanto magis, fi Singulæ adeo fir, me fine, ut per fe eriam , fine Aliarum auxilio, fufficere poffint? 21 Quod nihil Deo imputandum fit. quod Justitiz & Æquitati palam repugnat, staque figuid occurrit in S. Scriptura e quo pi ima fronte Tale quidpiam confequi videatur, Cuivis pio & cordato in Illud fedulo elaborandum est out commoda Interpretatione adhibita ita explicator i ne Iniquitatis minimam Particulam Deo omnis Acqui tatis, & Rectitudinis Fonti imputari necesso ut. Hoc vero postularum admitti fine dubit debet prout verba fonant, at non in fenfu Socialanorum; E 2

oui illud statuunt in Deo iniquum esse, quod revera Tale non est, cum S. Scriptura Illud Deo diferte attribuat, & Ecclesia Christi Catholica idem semper afferuer it. E. C. Imputatio peccati primorum Parentum toti humano Generi; Mors Christi innocentis pro redemptione nocentium a cum fatisfactione pro Peccatis & imputatione Justitiz Illius, per fidem applicate cunctis falvandis: Æternitas item pomarum in Gehenna pro peccatisin Tempore admiffis. 22. Quod Fides neque cogatur, neque ex voluntatis imperio dependeat. Equidem Homo exterior cogi potest vel ad fidem istam abnegandam. quamintus & in Corde amplectitur; vel ad Fidem iftam, five Religionem aperte profitendam, quam incus & in corde negat; fed interior Homo, five Animus, immunis eft ab omni externa vi que ad Cor penetrare nullo modo potest. Quicquid ergo Homo credit , fponte credit, non coactus. Imo, ( qued ultra demonstrandum eft.) nemoaliquid credit, quia vult credere, sed quia ejus Intellectus, idoneo aliquo Argumento, de Rei propolitz veritate convincitur. Hoc autem à Pico Mirandulano quinque Argumentis probatur. viz Primo, non est in potestate nostra judicare, hoc vel illud esse aut nop elle, ex folo voluntatis arbitrio. Siquide comperimus, quoties aliqua Res dubia proponitur, de qua mens nostra mihil determinavit in hanc illamve partem, quod in neutranu propendeamus, prinfquam accedat aliqua Ratio convincens, aut experimentum proprii fenfus, aut Testimonium Alicujus fide digni, quod faciat alterutram præponderare. Secundo, nemo potest alicui Propositioni assentiri, aut veram elle concludere, nisi sibi vera appareat. At hac veri apparentia, non dependet, aut procedit ex Actu folius

r

C

us

tr

m

U

folius voluntatis, fed ex Rei ipfius evidentia, aut ex Testimonio Alterius. Tertio, etsi Actio Intellectus, quoad exercitium, pendeat à voluntate, nimirum, in cogitando de Re proposita, vel ab ea se avertendo; non tamen quoad Specificationem, hoc est, quoad Assensum, vel Dittensum. Nam hi mentis Actus, qui fibi mutuo contrarii funt, fundantur in, & procedunt a diversa atque contraria Rerum ipsarum Apparentia, cum relpectu ad lumen istud mentis nostræ, quæ juxta istam Apparentiam de Re propofita judicat. Quarto, folum voluntatis mandatum non potest efficere, ut Homo credat illud, de quo Rationem idoneam reddere paratus esse debet, quoties Hoc ab eo ferio postulatur. Sic autem fe Res habet in Fidei Christiana Dogmatibus, ex Petri pracepto. 1 Pet. 2. 15. ut & ex consona sententia atque Praxi omnium Theologorum: Inter cateros autem, Scotus Proleg; in Sent. qu. 2, octo Argumenta adducit huc tendentia, viz. lumen Prophetia, Harmoniam five Confensum librorum S. Scriptnra, diligentem Inquistionem corum qui Evangelium primo receperunt, Authoritatem atque Gravitatem Sacrorum Scriptorum, rationabilem veritatem Rerum Scriptarum, cum abfurditate contrariorum errorum; perpetuam stabilitatem atque Constantiam Ecclesia, tum in Duratione, tum in side; & Miracula Fidem confirmantia. Quinto, si dentur Duo, quorum Hic diserte credit, quia vult; ille autem diserte recusat eandem Rem credere, quia non vult; neutrius Actus est Alterius Actu rationabilior; sede contra, uterque in hoc se gerit Tyranni instar, aut Hominis pervicaci Ingenio præditi, cui folum Arbitrium pro lege est -Sic volo, sic jubeo, stat pro Ratio. ne voluntas. Quis autem tam impius est, ut dicat, Christi-

Christianos non majore Ratione credere Evangelio. quam Infideles recufant? Pico affentit Card : Cameracenfis, Sent. qu. 1. Art. 2. Siene impossibile eft, inguit, affentiri fine Ratione, ita viderar Impoffibile affentire plus, quam Katto probut vel probure videtur. Durandus pariter in 3 . Sent. Dift. 24. qu. 3. Num. 7, 8. Ratio non totaliter dimittitur à Credente. Imo non eft poffibile aliter Credere, Saltem meritorie. Cum enim Credere fit quoddam Affentire, Affentire autem Nemo potest, nisi ei quod apparet verum; ergo oportes ut Mud quod creditur, appareat verum Rationi, vel in Je, vel ratione medii, per quod affemitur. Et fi non in Je, Ted tantum ratione medii, Illud mediam appurebit verum, vel in fe, vel per alind medium. Et fi non est Processus in Institute, oportet quod deveniatur ad Primum, quod apparet Rationi effe verum in fe, & Secundum Se.

C

ti

fi

fe

£i

ft

al

de

eu

ſp

ne

te

Si

Ra

ten

In

nit

dic

5.44. Hac funt ifta Socinianorum Postulata, que aquitatem aliquam præ fe ferunt, adeoque contedi ex aquo postulant. Restant Alia, que vel prima specie iniqua sunt, vel frandulenter & simulatorie propolita, vel faltem non nisi sensu limitato concedenda. Extant autem apud eundem Stegmannum, in libello Ejus paulo aute memorato, Viz: de Judice & Norma Controversiarum Fidei Primo, Hoc modo Quaftionis flatum ponit de Judice Controversiarum, inter Pontificios ac Socinianos , p. 36. &c: Publicum ills Judicem volum , Isti Privato contenti sunt. Illi ad Unum istud munus restringunt, isti Omnibus judicandi libertatem relinguiont. Illi Talem requirum, qui Aliis Sememiam dicata Aftis fufficit , fi Quifque fibi ipfi quid verum , rectumque fit dijudicet. Illi , Suum Judicem perpetus ex Spiritus Santti Afflatu pronunciamem facion ; Isti

Isti Suum Sana Racionis Diltamen Sequi affirmam. Iki, Judici suo omnes alios Homines obligatos effe volune; hi suo Neminem , nisi ipsum Judiciantem , subisciunt ; eo quod fibi , non Aliis judicet. Necesse enim eft, ut ait Becanus, ut fit aliquis Judex publicus, qui com Authoritate, decernendi ac definiendi inter Partes litigantes , Poreftatem habeat. Comp: 1. 1. C: 5. Hec ille. Que Verba Stegmanni fatis oftendunt, qualem Judicem Sociniani velint, qualemque solum agnoscant. Equidem nos, Pontificem Romanum Controversiarum omnium in Ecclesia Judicem, minime agnoscimus, cujus Sententiæ definitivæ omnes oblequi teneantur; multo minus Infallibilem, & ex Spiritus Sei Instinctu femper pronunciantem. Interim, visibilem & publicum Judicem, seu potius Judicum Confessum, in Ecclefia agnoscimus, & ad lites in ea terminandas necessarium ducimus; ut fine quo, nec Veritas, nec Pax, in Ecclesia conservari posit. Hoc enim & experientia, & ipsa Ratio demonstrat. Atque eadem Ratio luculenter ostendit, quam irrationale & absurdum sit, suam judicandi libertatem unicuique Privato relinquere, ab omni humana Authoritate Solutam atque independentem; quasi Nemine omnino indigeret, qui eum dirigat, Eique præscribat, in Rebus ad Fidem spectantibus; cum tamen, vel ipsis fatentibus, Omnes neutiquam elle possint Judices idonei, ad Sententiam de hujusmodi Rebus commode ferendam. Siquidem idem Stegmannus, p. 73. Ad fanicatem Rationis, ac proinde ad rite judicandum vires Nature integras , vegetasque requirit ; singularem Judicii acrimoniam Animique probitatem; immunitatem à Vitis, pravisque Opinionibus, que Judicium corrumpant; necnon ab omni pertinacia. Insuper.

Insuper, ad perficiendam cam, requirit Institutionem & Exercitationem; Educationem item liberalem, in Disciplinis tum philosophicis, tum sacris. Deinde, p. 77. oftendit, qualis Exercitatio requiratur. Principiis devinis inquit, adiungi debet Exercitatio, qua ea, que docti sumus, ad Osum accommodamus, variis de Rebus , sum privatim sum publice ; Japins differendo ; five cum Adversariis ipsu five cum Aliss , qui Adversariorum defendunt Sementias , difputando. Quinetiam, quecunque vel pro Adversarii Sentenzia vel pro nostra Sentenzia contra Adversarios afferri possunt inquirendo & examinando. Sic nasuralis illa vis Rationis, ait non conservatur tantum de excitatur, fed & ad exactum ac fincerum de rebus oblatis indicium promta redditur & expedita. Accedat libereas à Prajudicio, & sucerus Amor Ve-ritatis ; imprimis autem Illustratio Spiritus St., Cujus ducinm Ratio Sequatur in judicando, Ita Stegmannus. At num Aliquis sana Ratione præditus existimare potest; hæc Omnia ad recte judicandum requisita; in fingulis quibusque Hominibus reperiri posse, quos tamen pro se Judices faciunt in rebus Fidei? Nonne Plerique funt Carnales; vel Animales; Ineruditi vel ignavi; Opinionibus pravis imbuti, vel Partibus addicti ; Stupidi aut scelerati ; Cæci aut Pertinaces ; Mundani demum , & Spiritu Sancto destituti : Certe hujusmodi Homines, vel ipfis Socinianis Judicibus, in judicando errabunt, fi modo Judicium suum segui velint. Sin visum sit Illis , alium quempiam Judicem eligere ( ut certe necesse est, in hoc Casu) quomodo in hujusmodi electione sua sese securos reddent, quod judex sic ab iis electus, præfatis Dotibus probe instructus fit , 

fir, cum iph in hac re ignari fint, ac proinde ad eligendum prorfus mepti? Quomodo czci idoneum eligent Itineris Ducem, qui eos certo dirigat in via? Sine dubio, quemcunque sic eligunt, temere ac fortuito eligere necesse est. Se tamen illi moderandos dant, suumque Judicium, prout illi lubet, efformandum concedunt. Cur itaque Securitati fuz multo melius confulere nolunt, Judices illos admittendo, quos Deus iis dedit, & Iplius Ecclelia semper approbavit, frequentibus experimentis edocta? Cur etiam absolute & indefinite recufant unumquemque Judicem , ex Spiritus Sancti Afflatu pronunciantem; & contraponunt ei judicem qui fanæ Rationis Dictamen seguitur; quasi Hæc due fint fibi mutuo contradictoria! Siquidem Nemo fanæ mentis Enthuliasmis fidit in hoc Negotio vel in se, vel in Aliis. Neque ipsi Pontificii statuunt Papam Romanum Caulas ad se delatas ex afflatu Spiritus extraordinario determinare ; fed hoc folum afferunt, iftum dei Spiritum illi affiftere in legitimo usu Mediorum. Imo, quid obstat, quo minus dicamus Spiritum Sanctum, certo modo & gradu, adesse & assistere unicuique Judici, probe fe Gerenti, in Rebus Theologicis definiendis, five fit Concilium, five Episcopus, five Arbiter quivis idoneus, à Partibus inter se disceptantibus electus; five Privatus quispiam pro se judicans, Judicio Discretionis? Præfertim, cum ipfe Stegmannus inprimis exigat Illustrationem Spiritus Sancti ad recle judicandum, ut modo oftendimus. Attamen, Hic iple pag: 57. ejuldem libelli, allerit, fuum Cuique Judicium Sufficere , qui sana Ratione utitur ; ut si amnes Homines Spiritu Sancto effent praditi , Suum Cuique Judicium omnino sufficeret. Ubi rursus inter se oppo-

nit fanam Rationem, & Spiritum Sanctum. Sed in. terim, quo certo Judicio fana catio ab infana dignoscetur; aut Spiritus Dei verax à Fallace & II. lusorio? Quam multi enim sunt, qui in utroque dignofcendo, & fibi & Alis imponunt? Num So. ciniani foli rectæ Rationis proprii, idoneique ludices funt; cum tamen se opponere audeant non folum Ecclefiz Catholicz hujus zvi, fed & omnium retro Seculorum; & Hæreles resuscitent ab en femper dampatas? Nonne fateri coguntur, Plurimos apprime Doctos ac pios, & infignibus Inge. mii Dofibus præditos, ab eorum Dogmatibus plane abhorrere, & femper abhorruille? Quomodo autem fit , ut veritas tot, tamque eximios Ecclefie Doctores hactenus latuerit? Imò, (quod multo plus facit ad errores Illorum damnandos) quid in Caufa fait, ut cum primum innotuerint hæc nova Socinianorum Dogmata, suis item Argumentis, que cunque excogitari potuerunt, ab acutissimis, & ingenjoliffimis corum Patronis, fuffulta & munita, tantum abfnerit, ut apud Illos valerent, ut e contra odio & horrore fummo fuerint statim excel pta? Num recta Ratio apud Socinianos folos Sedem fuam obtinet, atque Dignitatem, cum interim a pud Cæteros omnes, qui Christi nomen per totum Terrarum Orbem profitentur, aut plane exulet aut nihili æstimetur. Quis vero hoc putet, qui sana Ratione præditus eft, & qui fibi foli non fapit, atque adeo à Ceteris omnibus pro Infano meritiflime habendus sit? At si eo usque ingenni ac modesti sint, ut Aliis omnibus, qui se putant recta Ratione uti, foum Ipforum Judicium fufficere velint, Contradictoria probant, & fimul valere zquum putant; quippe qui neque Socinianis, neque inter fe confentiunt Hoc

Hoc autem, quam Rationi absonum sit, Nemo pon videt. Quid? quod & ipfi præ Cæteris damnent Fanaticos, qui nil nifi Spiritum Sanctum crepant; quodque nos velint Spiritus probare recte Rationis judicio. Quod argumento est. Uninscujusque Jadicium, qui Spiritum Sanctum fe habere putat, aut quem ab Alio haberi censet, non ei sufficere ad fententiam rite ferendam; cum in Hoc facile decipi possit, ut & certum est. quamplures in co fuille olim deceptos, & etiamnum decipi Equidem Stegmannus, p. 39, 40. Judici publico aliquid concedere videtur, sed ironice tantum atque delusorie. Sic enim ait - Non tam Judici alieni publico fententiam ferendi libertatem adimimus quam Alios ut ipfius fequantur sentemiam, cogendi ac puniendi Authoritarem, id eft, Jus ac Poteftatem , derogamus. Nos, aliofque Homines, ab illa Obligatione, qua Judici ifti aftretti effe dicurtur, liberatum imns. Sed hoc pacto Pravaricatorem agit dum Judicem simul admittit, & rejicit. Quomodo enim quispiam esse potest judex publicus, fine Authoritate obligandi, & cogendi quolconque fuz Jurisdictioni subditos, ut vel sententiæ ab eo latæ fele fubmittant, vel Contumaciæ fuæ Pænam fubeant? Certe potestas obligandi judici es fentialis eft. Alioquin, pro judice publico ludibrium publicum haberemus. Nec minus ridiculi erunt, qui Talem fibi efformant & constituunt, Titulo tenus judicem, phantafticum, precarium, fcenicum; judicem fine omni Imperio, aut Potestate coactiva, quam ei expresse denegat Stegmannus; cum sao judici attribuit istiusmodi dentaxat Authoritatem, quam habent quivis viri honesti & graves erga Alios quosvis; cum primis autem Doctores erga Discentes, & Seniores erga Juniores. Paulo post item, sc. pag.

pag. 40. Arbitrum Controversiarum nobis concedit quident; sed Qualem? Non bic disputator, inquit, Annon in Dubiis duo litigantes Tertium aliquem (seu totam Ecclesiam, seu quadam ejus Membra). 4dire possint ut utra pars verum, utra falsum defendat, exploretur. Id enim amnes facile concedunt -modo intra Arbitrorum, seu Doctorum Terminos se contineant, id est, ut cuique si ipsi corum Argumenta minus probentur, dissentiendi libertatem relinquant; neque ulli necessitatem quicquam Credendi, vel faciendi, sua tantum Authoritate imponant. Sic ille. At quid tum Arbiter? Cui Bono, aut in quem finem eligitur, fi modo sententia illius pro mero arbitrio eligentis, aut recipi potest, aut rejici? Arbiter enim est Judex à privatis electus, ficut Judex ordinarius est publica Authoritate constitutus. Uterque autem constituitur ad finem certum litibus imponendum, adeoque necessario instrui debet Authoritate in hunc finem requisita. Certe Arbitri Authoritas in Rebus ad vitam civilem pertinentibus obligatoria est ex Confensu litigantium, ad faciendum aut dandum, ad dimittendum aut reddendum hoc vel illud. Cur non pariter in Theologicis? si minus ad Credendum, vel faciendum; faltem, ad cohibendum linguam & manum; illam, à Prædicando; Hanc, à scribendo, Quid? quod non folum quædam membra Ecclesiæ ( per que intelligere videtur illius Præpositos, vel fingulos, vel in Synodo aliqua particulari congregatos) sed etiam totam Ecclesiam, sive diffusive sumptam, five in Concilio Occumenico coactam pariter vilipendit, dum hanc istiusmodi Arbitram facit, tum quæ à privato quoquam, pro arbitrio eligi polfit, vel non, ad Dubia terminanda; tnm cujus fententia definitiva pro libitu item eligentis, admitti poffit

tant

possit vel ablegari. Ex quo patet, quam nihili habeat Authoritatem Eccleiæ Catholicæ, quæ omnium
vere sidelium Mater est, quam ex ipsius Christi præscripto summe revereri debemus, ejusque legibus
obtemperare: quam latam quoque senestram aperiat cunctis Hæreticis & Schismaticus, ad novitates suas, cum Ecclesiæ Contemptu, propagandas;
præcipue antem, quam adversa sint Socionanorum
Dogmata Ecclesiæ Christi Catholicæ Doctrinæ atque Decretis, cum ad illius Tribunal ea nullatenus
deferri velint, aut ex ejus sententia definiri. Quo
nullum certius & luculentius Documentum afferre
potuit, quod nova sint, & aliena à Fide Catholi-

ca, ac proinde Hæretica.

1

S. 44. Secundo, Sociniani ipli foli judices effe volunt , quid fit iniquum & Injustum ; Inhonestum item in fe, ac Natura Divina incongruum: Unde Quicquid hujus Generis fibi apparet in S. Scriptura Deo attributum, Illud omne commoda, nt vocant, Interpretatione, in alium fenfum convertunt. At revera, hanc licentiam fibi affumunt, non tam ut Deo foum Honorem integrum servent, quam ut Hypotheli suz serviant, & przeconceptz alicui Opinioni aftipulentur; ad quam confirmandam atque tutandam, verba illius. Dei cujus Honorem præ se ferunt, in sensum à vero alienum detorquent. Nam si veritati tuenda consulerent, verba Dei ita interpretari debnerunt, ut nihil afferrent in Præjudicium seu violationem aut illius Sensus quem verba Contextus facri aperte præ fe ferunt, & qui in aliis Scripture locis pro genuino agnoscitur; aut sensus Ecclesia Catholica, sive Doftrinæ eidem ab Origine traditæ, quam femper & ubique apud se retimit. Neque fatis pu-

tant S. Scripturam in hac re pervertere ad fuam Sententiam confirmandam. Similem gaogne licentiam fibi furount, in alis S. Paging locis ad fit am mentem interpretandis, five qua Dogmatibus fuis favere videntor five adversari. E. G. Ames quam Abraham erat, ego fam. jo: 8. 58 id eft; Inquiunt Ilii, Amequam factus fuerit Abraham; fr: Pater fpiritualis multarum Gentium per pradicatis onem Evangelis in tota Orbe , & fidem ei Aztam gel go fum lax mundisfive veni lax in mundum, Verba illa Thomas ad Christum, Dominus meus, & De us mens. Jo: 20. 28. Exponit Eniedinus, non de Christo, quali ad eum dirigerentur, sed permudini Exclamationis ad Deum Patrem directa, quali und folemus, cum mirum quiddam & mopinarum Nobis ex improviso occurrit. Verba Christi ad lattonom, Ami en dico tibi, Hodie mecum eris in Paradifo Luci 24 43. Ita peruertunt, ponendo comma post Hodie-Dico tibi hodie , mecum eris in Paradifo , viz : Tunc, cum ad Judicium venero. Illud Evangeliste Joannis, In principio crat Verbum. Joe 1. 1. Exponent de Principio Evangelii prædicati. Mud item Plalmifte, Tu in principio, Domine, Terram fundalti, & Coh funt opera manuum tuarum, Pfal: 102. 25. quod Apostolus diserte applicat Christo Dei Filio. Hebe r. 10. vel Deo Patri tributint contra Textos iftius coherentiam cum pracedentibus, vel interpretantur de Mundo, non primitus creato, Jed per Chris Stum renovato Sub Evangelie. Adde huc Illud Franc: Davidis, qui Sociai Dogmati insistens de Christo ando Homine, negavit eum Precibus ad se directis invocandum. Hic enim eam Stephani Proto-martyris orationem, ad Christum hisce verbis directam, Domine Jefu, fuscipe Animam' meam. Acti

C

n

e:

tı

fit

ar

d

fb

CO

7. 59. Sic exponit , O Deus Pater , qui es Dominus Jesu, suscipe Animam meam. Innumera fere alia funt S. Scripture loca, in quibus exponendis impie & absurde ludunt, sui que lectoribus illudere conantur, dum ad Dogmata fua astruenda, vel Argumenta Orthodoxorum declinanda, illa miserrime detorquent. Czterum in hoc, ut in Aliis quamplurimis, rectæ Rationis Dictamini minime obsequuntur. Hæc enim jubet ut iste sensus Verborum S. Scripture recipiatur, & præ Cæteris omnibus valeat, qui multo ufitatior eft & alibi agnitus, ubi de eadem materia tractatur; qui etiam scopo S. Scriptoris, Coherentia verborum, Circumstantiis loci allegati, & Subjecto, de quo ifthic differitur, melius aptiusque convenit. Hic sane postulat, ut præferatur illi sensui qui noves & inauditus est in Ecclesia Dei; imo contrarius illius Judicio, detortus atque monstrofus, Fideique Analogia, olim recepta, & per tot fecula retenta, plane adverfus. Præfertim, fi ad viam huic Expolitioni parandam , Verba , literæ , Commata , aliaque Puncta , cum literarum apicibus mutentur atque transferantur, que S. Contextus Metamorpholin faciant; eumque ita transforment, ut novi & alieni senfus capacem reddant, excluso Vetere & Orthodoxo. Atque hoc eo culpabilius redditur, quod hujus modi Mutatio fiat, non folum fine Authoritate exemplarium, fed & contra fidem corum, que vetustissima & optima habentur, & passim in Eccle. fia recepta funt; necnon, contra fidem Versionum antiquissimarum, quas Ecclesia primitiva recepit. & ad Posteros transmist. Enimvero quicunque postulat, nt novus S. Scripturæ fensus admittatur. contra Judicium præfentis Eccleliz, & Doctrinam yulgo

vulgo inter Christianos receptam; necesse habet ad fidem huic sensui conciliandam, Rationes validissimas afferre, tum quæ sensum communiter receptum subvertant, tum quæ novum ista stabiliant, vererisq; loco substituant. Alioquin, nullo omnino Jure, nulla prorsus Æquitatis specie, Assensum nostrum potest exigere.

9. 46. Tertio , Ratio fana fufficit, inquit ,ad ejufmodi Cognitionem, qua ad Salutem, vel nostram, vel Aliorum promovendam sufficit . p. 159. Si quidem hoc intelligator de Ratione humana non illuminata, S. Scriptura palam contradicit, qua interiorem Spiritus S. illuminationem multoties requirit ad Doctrinam faturis rite intelligendam, ut antehac oftendimus; necnon, ad fidem ingenerandam, fine qua nuda cognitio non est salutaris. Idem tamen, p. 138. inter Satanæ Artificia ponit Theologorum nostrorum Sententiam, qui prohibent; quo minus Scripturæ humano subjiciantur Judicio; neque quisquam immensos Religionis agros Rationis Decempeda metiri ausit. Cum vero Apostolus diserte affirmet, Hominem psychicum sive animalem pon capere ea que funt Spiritus Dei, neque posse cognoscere, quia spiritualiter discernuntur; stultitiam autem ei effe. 1 Cor. 2. 14. sic interpretatur hæc verba idem Stegmannus , fc. p. 149. Postquam Homo pfychicus Del verbum audivit, Talie effe desmit. Deinde pergit .-Hot inde tantum sequitar ; quod ejus Hominis Ratio, qui verbum Dei nunquam audivit, id ipsum, antequam audiat, cognoscere & dijudicare nequeat, cum non nisi Principia naturalia ; Ipfi perspecta sint. Sie Ille. At satis constat unicuique locum istum serio inspicienti quod Apostolus ibi loquatur de tali Psychico, cui verbum Dei in Evangelio jam propolitum est, Quo modo enim spiritualia illic memorara ei stultiria videri

videri possunt, priusquam mentis suæ Oculis obje ta fint ; & Illorum ftoltitiam prout ipfi tunc apparet, habeat fibi expositam? Etenim antequam hoc fiat , nullum omnino Iudicium de ils ferre potest, cum ea prorfus ignoret. De ignotis autem nemo judicare potest, aut Censuram ferre. Apostolus insuper alhimat, ea que funt spiritus Dei non posse ab eo sciri, quia spiritualiter discernuntur ; Spiritualis autem judicar omnia. Ex quo apparet; hujus scientiz Impedimentum, five Ignorantiæ Causam, non esse positam in defectu Objecti proponendi, fed in defectu luminis spiritualis, quod Mentis Ocnlos illustret ad Objectum propofitum rite discernendum. Paulo supra quoque dixit Apostolus-se losqui Sapientiam in mysterio, quam nemo Principum hujus seculi novit; fi enim novissent , Dominum Gloriz non crucifixissent. v. 7,8. Certum autum est ex Evangelica Historia, Verbum externum Evangelii auribus eorum infonuisse & tum Judæorum, tum Gentilium Principibus fatis clare propositum fuisse. At hanc Sapientiam dei mysticam, per Christum in Evangelio revelatam, Neutri Interim sciverunt, eo quod non essent Illuminati, Spirituales, Perfecti. Unde idem Apolto lus ibidem ait v. 6. Sapientiam loquinter intero, feu , apud Perfectos. Pergit autem Stegmannus in Sententia fua confirmanda dum fic exponit, ses capere. V. 14. Non eum inquit, habet sensum qua-si non posset homo animalis percipene seu intelligere men-tem Spiritus dei, & quid sibs velst: Hoc enim silli repugnat quod stultum esse judicer. Ergo, ut cogno-verit necesse ess. Non Capere ergo est, non Admittee. re, Approbare, Accipere. Sic ille. At ut hoc el concedamus. Hoc non Admittere, seu non Approbare,

ex eo procedit, quod non recte intelligat que funt Spiritus Dei. Aliud enim est, literalem verborum fenfum intelligere; aliud autem, mentem Dicentis scopumque perspicere, cum Authoritate ejusdem, qua Auditores obligat ad fidem Dictis suis adhibendam; præstantiam item atque utilitatem summam Rerum ab Ipio dictarum, cum necessitate eafdem admittendi, que omnibus incumbit, qui falutem æternam conlequi vent. Illud quidem Homini animali competit, hoc non item. Nam fi bene intelligeret, quis loqueretur, nempe Spiritus Dei; Quid item fibi vehit in eo quod loquatur; Præstantiam quoque Dictorum rite perpenderet, cum fide & obedientia, quas iisdem præstare tenetur, Illud minime ei Stultum videretur, quod hoc modo proponitur.

5. 47. Quarto, Idem Stegmannus de Cognitione Dei Patris, & Christi loquens, hac habet -- Etsi id emmine à nobis requiritur, ut Deum, ejusque Filium cognoscamus, non est tamen cognitio Essentia aut Natute Divine, fed volumatis, id eft, Promifforum & Precerterin. Sic ille, p. 153, eadem habet Sociaus in folet. Scrup. 30. ab excellenti quodam viro propositorum, vig. Refp. ad primum, p. 327. Tom. 1. At è contrat fine dubio requiritur à nobis, ut cognoscamns, non folum voluntatem, fed & naturam utriufque, que & qualis fit, quousque & in quantum Deus eam revelare dignatus eft. Nam ex vera hujus notitia, quam maxime pender Honor & cultus utrique debitus. Unde enint fuxit omnis illa Idololatria atq; fuperfittio, que olim aprid omnes fere Gentes regnabant, atque hodie in plerique regnant, mili ex ignorantia veri Dei, Christique Filii eins? Si enim probe nollent Homines, Deum wernm elle michm & lupremum, 273

tu

SMA

lia

fupremum, substantiam spiritualem, invisibilem, & incomprehensibilem, caterisque attributis ornatam, quibus naturam fuam nobis in verbo fuo manifeltare fibi vitum eft, nunquam ad tot Idola fe convertissent, aut cultum numinis tot superstitionibus corrupissent, que Impietatem summam, sevitiam, nefandasque libidines in mores Hominum passim invexerunt. Hinc enim factum est, ut numen Divinum, ejusque cultus, aliis Indibrio & Contemptui foret; Aliis autem, odio & Horrori. Et si ezdem Gentes cum Judæis, pro certo nossent, quis & qualis fuerit Jelus ille Nazarenus, quem nos pro Filio Dei unigenito, & Messia illo, Patribus olim promisso habemus atque veneramur, nunquam Evangelium illius repudiaffent, nomenque Christianum prorsus abolere studuissent. Imo si ipsi Sociniani Naturam Divinam, nt oportet, cognovissent, neque nnquam el detraxissent persectiones ei connatas, Omniscientiam sc. & Omnipræsentiam, quas sapientiores Ethnici in eo lubenter agnovernnt; neque Affectus humanos, Confiliorum mutationem, vacialque voluntatis commotiones eidem tribuissent, que Imperfectionis Indicia funt. Idem dici potest de Ignorantia Christi Filii, & Spiritus Sancti, quorum naturas si Sociniani, aliique Sectarii rite perspexissent , nunquam in tot impias & monftrolas Hæreles incidissent.

§. 48. Quinto, Idem p. 201. &c. prolixe disputans contra corruptionem Rationis humani ex lapsu Adami, quam Theologi nostri, cum veteribus, asserunt, eam his verbis denegat, & à nobis pariter denegari volt ... Ratio, inquit, post lapsum, Officium sum facere potest, ut alia facultates. Nunc etiam post lapsum in emnibus Hominibus, non magis ad naturalia, quam ad Spiritualia determinata est; neque minus

ad Divina, quam ad Humana percipienda & dijudicanda per se accommodatur : Differentia, non nisi in Principiis, ac Revelationis modo, ac Tractationis raritate aut frequentia consistit. Id. p. 206. Quadam concupiscentia mali, vi Seminis Parentum, transfunditur in Posteros -fed hat fuit in Adamo, Evaque ante lapfum. Concupiverunt enim fructum votitum, antequam comederunt --- Hac concupiscentia, in quibin inest, in aliis major, in Aliis minor est Praterea, honesta Educatione & studio corrigi, ac plane tolli potest -- Illud ab omni aquitate & justitia remotissimum eft , adeoque Deo sine Blasphemia attribui nequit, quod propter primum illud Adami Peccatum; omnes Posteros puniverit, cum innocentes illi baltenus fuerint. Neque enim consentire, neque quicquam ad factum illud conferre, cum nondum effent, potuerunt. Sic ille. At hæc illius Postulata contratia funt verbis S. Scripturæ, prout hactenus exposita suerunt à cunctis Ecclesiæ Doctoribus; ac proinde jampridem damnata funt in Pelagianis, ejusdem Ecclesiæ sententia; idque synodis quampluribus, per totum orbem Christianum exinde receptis, & approbatis. Et sane, fi S. Scripturas oculo simplici consulere velimus, quam ubique fere reperiemus statum Gentilium ante conversionem ad fidem Christi, veramque veri Dei notitiam, dici statum Ignorantiz atq; Tene brarum, Evangelio nondum eis illucescente. Imo, ipfi Centilium philosophi, qui acutissimo Ingenio, & multiplici eruditione pollebant, non folum cum vulso desipuerunt, sed & ei præiverunt in superstitis cio cultu fingendo, Morumque corruptela. Cum profiterentur fe elle Sapientes, ait Apostohis, stulti facti funt Rom: 1. 22. Et mutarunt Gloriam incorruptivilis Dei in similitudinem Imaginis corruptibilis

E

c

ja

ea

Ja

U

220

ſp

ruptibilis Hominis, volucrum, & quadrupedum, & reptilium, v. 23. Propterea tradidit etiam Illos Dens cupiditatibus Cordium Ipsorum, in immunditiam. v. 24. Sed, veleo tacente, experientia crebra hoc idem plus fatis evinceret, cum unicuique lectori vulgo notum fit, quam variis Opinionibus fuerint inter se discissi, qua pon minus cum veritate, quam fecum pugnarunt. Atque hæc opinionum Repugnantia cernebatur, non folum in levioribus quibufdam Dogmatibus, ( quod facilius ferri potuit ) sed in Rebus maximi Momenti, viz: de natura Dei, & Anima humana, de origine Mundi, de Providentia, de summo item Hominis bono, & Mediis ad illud affequendum conducentibus. Ex his autem satis liquet, Rationem humanam, in Divinis præsertim ac spiritualibus, infirmatam esse atque corruptam; ita ut ea non adeo certo atque clare perspicere possit, deque ils suum Judicium ferte, ac perspicit atque dijudicat naturalia & humana, qua fibi multo p opiora funt magisque familiaria. Atque hoc, ex parte saltem, prius agnoverat ipse Stegmannus -- Non negamus, inquit, Naturalia Rationi humana familiariora, & perspectiora, esse Divinie. Ea enim ex Rerum ipsa natura Ratio ipsa observavit, collegit, & constituit. Divina vero Dei intellectu jam constituta accipit. Illa crassiora sunt, & circa ea, ab incente statim etate, ac sine Intermissione, ver-Satur Ratio. Hec vero Subtiliora Sunt, & vel tarde, vel raro, vel fegniter intellettui offermitur; ut mirum non fit , non eque promptam effe Kationem Oc. Hec Ille, p. 99.

§. 42. Sexto. Idem Stegmannus Cap. 8. cul Titulum facit, De Abuju Razionis; non vult Hoc ad Respondentem omnino spectare, ut Thelin suam constr-

met. Poltulat autem hunc Respondendi modum probari, quo dicitur, polle verba ab opponente adducta, alio, ac ille voluit, modo, intelligi. Sunt, inquit, qui acerbiore Sarcasmo hoc Responsum Solent accipere; egregia Ratio. Verba also modo accipi possunt, ergo debent , ergo hoc modo non poffunt. At , inquit, Opponentis Configuentia Statuitur necessaria, cujus mimirum Contradictoria faifa fit. Neceffarium autem eft, good aliter effe non potest. Ergo, quod aliter effe potest, non est necessarium. Oftenso autem, Opponentis confequentiam non effe neceffariam, Illins conclusionem exinde non rette colligi, fequitur. Sic ille. Hac vero, Katione recta minime luffragante, concedi fibi pofillat. Nam primo, Ad Respondentem spectat, Thefin quam defendit idoneis Argumentis confrmare, aque ac Opponentis Argumenta enervare, que in contrarium afferri solent. Hoc enim ulu vetfit m tolennioribus Disputationibus, ut status Questionis ad discutiendum proposita rite ponatur, Termini elucidentur, certæ demum Theles di-Rincte exhibeantur, & Rationibus appolitis ligillatim confirmentur. Deinde, Quicunque vult novas Theles afferere, contra receptam Ecclesia Doctrinam, ex æquo & bono tenetur, ealdem validis Argumentis firmare qua eo ulque pra polleant, utevertendis iftius Doctrina Fundamentis sufficiant Allter, nemo fanus ils permovebitur ad deserendum Fidei Dogmata, olim tradita, & communiter approbata. Hec enim quodam Præscriptionis Jure, sedem quam nacia funt , tenent , donec vi aliqua majore extrudantur, sc: vel Rationis ex rerum ipsarum natura petitæ, vel Authoritatis ex-trinsecus accedentis. Notum quoque est illud, & vulgo receptum in Scholis, Affirmantis est Probare. Sociniani

u

P

ti

fre

Sociniani autem in Thesium suarum Desensione, non se teneri putant, ut demonstrent alteram Præmisfarum ab opponente allatarum esse falsam, aut IIlius Contradictoriam effe veram. Sed hoc fatis effe existimant, ut oftendant, eam non esse necessario ac demonstrative veram. Denique, miserrimum fane eft, & maxime ridiculum Socinianorum effugium, (quicquid è contra videtur Stegmanno) cum Argumento aliquo premunter e S. literis deprompto, dicere, verba ab Opponente adducta, polle alio modo accipi, ideoque suo ipsorum sensu accipi debere, non autem in fenfu Opponentis. Siquident Conclufio bene fequitur ex valde Probabilibus, ( ut fæpif-fime fit ) non autem ex folis Necessaris. Tum enim omnis Syllogilmus effet Demonstrativus idcitco jure valere debet Conclusio ista, que ex probabilibus Pramilis infertin , quamelu alia Propostio vel magis, vel faltem æque probabilis, non affertur in contrarium. Etenim, fi Argumentum acide probabile ex adverfo afferntur, neutri Argumento dableur affenfus, fed mens pendebit quali in aquil librio. Sin magis Probabile afferatur , co verget affenfhs, & Dubitatio ammi Fluctuantis tolletur. Negue enim Certitudo in Puncto confilhit fed la titudinem fram habet, Gradusque distinctos, multi enim funt Præponderationis Gradus. Unde fit ut, quam primum alterntrius partis Rationes pra ponderant, certitudo hat, & Animus extra Dubitationem ponatur. Quod & ple Stegmannus alibi foa fponte fatetur; nec fatetur folum, fed & demonstra re conatur ex collatione Bilancis, ut paulo supra ex eo oftendimus. ) et ligent situation

s. 50. Seprimo, Idem media violenta, nullo omnino casu adhiberi vult, in Religionis negotio. Sie

enim ille differit. Siquis Argumentorum robare, vi Conscientia, amore alterius &c: ad aliquid faciendum cogi dicitur, voluntati libertas relinguitur; quad repudiare si vellet, posset. At signis neget Religionem, evitandi caula Carceris, exilii, Infamia, proscripciomis Bonorum , Mortifve ipfins potniffet quidem non abnegara, fed porius mala illa perpeti, O proprerea exculandus non est Quia tamen illa Media violenta funt, ob id ipsum corum adhibendorum jur nulli Judici in Religionis negotio conceditur. P. 42 , 43. At bona pace Stegmanni, hæc Illius Allertio, neque in Omnibus valet, neque erga omnes Equidem Infideljum Conversio, qui adhuc tunt extra Ecclesiam; non est violentis mediis attentanda. At Res paulo aliter fe habet in iis, qui Fidem Christi jam susceperunt, & per Baptismum in illius Ecclesian cooptati funt. A quum enim est, ut tunc sese submittant legibus tum Ecclesiæ istius, tum Reipublica Chailtiana, cujus membra facta funt, Cujulque Patrocinio fruuntur. Sin è contra obstinate se gerant & cum Aliorum Scandalo leges utrusque violent, aquum pariter elt, ut Pœnas iltas dent, que à legibus sancitæ sunt contra ref actarios Transgrellores; cum sc. Admonitiones, aliaque mitiora Remedia comperta fuerint inefficacia, in ils ad Officium reducendis. His itaque mediis olim un funt piistimi Imperatores, aliique Principes Christiani, contra fui temporis Harcticos; idque non fine confensu Episcoporum suorum, imo, cum corum voto, plaufuque & licet Augustinus aliquandiu minus probaverit istam legum feveritatem, fatetur tamen fe postea, experientia magistra certius edoctum, mutaffe fententiam; quippe que falutaris severitatis illius fructus sibi quotidie demonstrabat, in Hæreticis CHIM

te

m

cis ad Ecclesiam reducendis; qui & ipsi de ista Conversione sua sibi gratulabantur, Deoque gratias agebant. Siquidem Aliud eft, confcientiam violari, Aliud, obstinationem Animi frangi. Equidem raro procedebatur ad mortem infligendam ( ficet & hanc quoque irrogatam legimus Manichais, & Prifcillianiltis, necnon & Montanistis, cum Receptoribus fuis & Occultatoribus) frequentissime autem ad Carcerem, & exilium, & Bonorum publicationem; ne quid dicam de excommunicatione Hareticorum, & extrutione Cleri excommunicati ab Ecclesiis quas antea possederant; que certe non exiguam Infamiæ notam iisdem inusserunt. At fortalle, hic dicent Sociniani nihil tale lub Apostolis factum fuifse, nec in aliquot seculis sequentibus, quando Fidei puritas, morum fanctitas, & Charitas, cum Pace, maxime inter Christianos vigebant. Nec fane mirum est, jus gladii tunc. Temporis haud exercitum fuisse in coercendis Hareticis, cum neque Apostoli, neque Episcopi ipsorum successo es, Potestate Gladii armati fuerint; neque aliam aliquam Jurisdictionem civilem à Christo acceptam habuerint, qua contumaces Ecclesia Filios reprimerent. Interea tamen habuerunt Potestatem ei parisem & æquipollentem, ab iplo Christo sibi datam; quam & exercuerunt, prout occasio se obtulit, & necessitas exegit, in quofdam infignioris notæ Transgressores. Ita legimus, Petrum Mortis sententiam tulisse in Ananiam & Sapphiram; quam & statim inflixit. Paulus item, Elymam magum cacitate percussit; Idemque Corinthium istum, Incestus reum, Satanæ tradidit, ad interitum Carnis, ut Spiritus salvus fieret in die Domini. 1. Cor. 5. 5. viz. ut Satanas eum morbis quibuldam atque Tormentis affligeret, quibus acrius admonitus

admonitus atque correptus, ex sensu Poenarum Corpori inflictarum, tandem excitaretur ad Anime Poenitentiam exercendam, quæ ei in die Domini verteret in salutem. Eandem quoque Censuram alibi se instituse dicit in Hymenzum & Alexandrum, quos in hune sinem tradicht Satanæ, ut castigati discerent non Blasphemare. 1 Tim. 1. ult: Similem item Poenam minatur ceteris Corinthiis, variotum Criminum reis, nist mature resipiscerent, & Adventum suum ad eos morum emendatione prævenirent. 1, Cor. 4, 18, 21, 2, Cor. 10, 4, 11, & 12, 20, 21, & 13, 2, 10.

5. sr. Et fieut iph Apostoli, cum Episcopis illorum fuccessoribus, furifdictione aliqua civili five coerciva non fuerunt armati, ita nec Magistratus aliquos Civiles isto avo habuerunt ad quos in hoc negotio provocarent. Cum ennn illi, qui Judæis fimul ac Gentibus tunc Temporis præerant, Infide les ellent, & Religionis Christiane Hostes professi Hereticorum causas, si modo ad ipsorum Tribunal delatæ fuissent ab Ecclefiæ præpositis, determinare nec scivissent, nec voluissent. Eusebius tamen refere de Paulo Samofateno, Socinianorum Antecessore, quod, cum damnatus effet in Synodo Antiochena, & Episcopatu depulsus, nec tamen zdibus Episcopalibus cedere vellet; Episcopi, qui eum fuffragius suis damnassent, de hoc Aurelianum Imperatorem interpellare equum putarint, & illus auxilium contra Hæresiarcham implorare, quod & obtinuerunt; atque ita, Paulo ejecto, Domnum, à le illius loco electum introduxerunt. Eufeb. Hift. 1.7. c. 24. Quid ergo vetat, quo minus idem hodie fiat in Fidei Christianz Perduelles, & Ecclesia Perturbarores; pre-fertim sub principibus Christianis, qui pro officio fno

Ť

ft

an

te

fti

ph

fuo Fidel Catholica Defeniores funt & utrinfque Tabulz Cuffodes? Deinde, quid fi Haretici (ut lemper fere fieri lolet) sub Religionis Prætextu, incauros & inflabiles ab Ecclefix Catholica Fide abducant, ejusque legibus inobsequentes reddant, Schismata creent, Disciplinam conturbent, atque hoc pacto Seditiones excitent, pacemque publicam violent? negienim Ecclesia turbata, Respublica din potest este tranquilla. Num & Hi abibunt impunes & quicquid fibi hibet, tum eloquentur. tum agent, fine pudore aut metu cujufquam ? num impia & Blafphema Dogmata ubique spargent & Schismaticorum conventus, fibi pro libitu undiquaque colligent, Magiftratu Christiano interim filente, ac cessante? Nam Fcclefiæ præpofitos, eorumque cenfuras fuperbe contemnent, contra leges Politicas aque ac Ecclefiaflicas, nemine conatibus Iplorum obstante, contemprumque legum vindicante? At Christins, einf. que Apostoli, & Ecclesia veteris Episcopi hac non-quam secisse leguntur, ne guldem sub Politia Judai. ca fibi adverfante, aut fub imperio Principum Ethnicorum. Christus ipse adeo Turbas non ciebat, nt non femel à Turbis fecellerit; partin, ut Inimico-tum violentie cederet, qui jurgia, rixasque que rebant; partim, ut nimium ac præpolterum vulgi studium ac favorem declinaret, cum ipsum pro Rege peterent Doctrinam quoque fuam non sedicioni? bus ac tumultibus excitatis p, opagare studuit, fed leniter ac pacifice , & Argumentis ad Confeientiam cujulq; convincendam accommodatis, veritatem illius, & coelestem originem oftendit Testimonio Joannis Baptista, quem Judai pro Propheta habebant. Prophetiarum veterum adimple. tione, vocibus Dei patris de Calo latis, & imp merabi.

merabilibus fere miraculis, quibus Isaias olim Mesfiam venturum denotaverat; præcipue, Refurrectionis fuz figno miraculofo, quod ut Judais non semel dederat, ita Tempore à se præstituto exhibuit. Doctrinam item suam minime novam esse probavit, eo quod Testimonium haberet à Mose & Prophetis, ad quorum proinde Scripta confulenda Auditores suos obnixe hortatur. Quin & suos Discipulos serio monet, ut observarent ac facerent quæcunque Scribæ & Pharifæi eis observanda mandatent, eo quod in Mosis Cathedra sederant. Matt: 23. 2, 3. Sic & Paulus, cum de Seditione concitata à Judais accusaretur, coram Præside Felice, hac Apologia se purgat, Quod Judzi ejus Acculatores non invenerint eum in Templo cum anquo disputantem, aut Concursam Turbæ facientem. Act: 24. 12. Et paulo post invenerunt me, inquit, in Templo quidam ex Asia Judæi, neque cum turba, neque cum Tumultu. v 18. Idem co. iam Festo, eodem modo se purgat-Si quenquam injuria affeci, aut aliquid Morte dignum feci, non recuso mori. Act: 25. 11. Et paulo prius-Ad Tribunal Casaris sto, ubi me oportet judicari. Judzos injuria non affeci, ut Tu probe nosti. v. 10. Deinde, coram codem Festo Præside, & Agrippa, cum se, suamque Doctrinam defendit, quam Illius Adversarii Novitatis & Hz. reseos insimulabant, ostendit se testatum fuisse E vangelium Parvo & Magno, nec quicquam extra ea dicentem, que Prophete & Moses futura predixerunt. Act: 26. 22.

§ 52. Ita se gesserunt Christus, ejusque Apostoli, tum quoad Detrinam, tum quoad Mores. At novatores hodierni, qui His maxime contraria de

loquuntur,

R

q

Pa

8

ft

ge

m

Fi

éa

Ec

bu

me

tra

im

ph

it ,

uni

pro

tia

& inte

Ctu

que

Con

loquuntur, & agunt, ægre ferre non debent, quod os iis obstruatur ; manusque simul & Pedes eo usque coerceantur ut huc illuc vagari non liceat, quocunque malefanus Impetus rapit; perpetrentque quicquid mali in animo habent, ad feductio nem Fidelium, perniciem Ecclesie, & perturbationem Reipublicæ; quod item afperiora quædam Remedia usurpentur ad eos in ordinem cogendos, quos leniora adeo non revocarunt ad Officium, ut potius foverint in errore vel etjam irritent ad plura & pejora perpetranda. Ideirco in his Cafibus. & erga sic delinquentes, Moses Aaroni opem præftare tenetur, Magistratus civilis Ministerio Evangelico ut qui gladio Spiritus non absterrentur à malo, gladio Magistratus Politici ( quem etiam in Fide Christiana defendenda frustra non gerit ) ab éa violanda rohibeantur-

§ 53. Quid? quod his pejora quandoque tententur in Religionis negotio. Surrexerunt enim in Ecclesia, non tolum qui fidem Catholicam in qui. buldam Articulis, vel prorfus abrogarunt, vel pellime adulteraverunt, sed etiam qui se Prophetas extra ordinem à Deo missos palam professi sunt; imo, qui palam ac procatiter Deum illum blafphemarunt ; quem Ecclesia Christiana semper coluit, & agnovit. Etenim Ecclefiæ Catholicæ Filii uniuscujusque seculi ubique & unanimiter & ore professi sunt, & publice adoraverunt Deum essentia unum in Trinitate Personarum, in cujus nomen & Fidem baptizati fuerunt. Non tamen defuerunt inter Socinianos, eorumque focios, qui Sacro-Sanctum hoc Trinitatis Mysterium ore petulanti atque blasphemo incesserint, Monstrum appellantes. Commentum humaniem , novum Idolum , Deum filtiti-

um & Sopbisticum , fabulosam chimeram, Turrim Babelis , diabolicam Ideam, tricipitem Cerberum, tricorporem Geryonem; imo, Blasphemum Dogma ex imo Orce per Filium perditionis, virtute Satane, Gentium Esclesas obrrujum. Hæc nempe sunt insignia ista elogla quibus Servetus, Dudithius, ipfeque Socinus, cum reliquis Anci-Trinitariis, ipfius vel Discipulis, yel Sociis, Christianorum Deum, & ab omnibus vere fidelibus fummo Honore cultum, adornaverunt: Nom itaque tum hujufmodi Impostores, qui se Prophetas jactant, Deique supremi nuncios cœlitus in Terras missos; tum Rabule hi blasphemi, qui Deuni super omnia Benedictum fædissimis conviciis incessere non cessant, in sua impietate line Censpra pergent, & impunes abibunt in Republica Chrifriana? At Apostoli pro sua modestia simul atque prudentia, nec ipía Gentium idola contumehis & opprobriis insectari solebant, fi modo scribæ Ephelio fides danda fit. His enim ex eo nomine Paulom ejusque Socios excusat, quod neque sacrilegi fuerint, neque in Dianam blasphemi, quam Ephelii, cum aliis Alaticis, pro Dea coluerunt. Act: 19,37. Quid ergo merentur illi, qui cum inter Christianes non solum vivant, sed & in numero Illorum cenferi volunt, Deum tamen à Chris ftianis communitor agnitum, Deum verum, & ab omnibus ve e Fidelibus fumma veneratione cultum fædissimis contumeliis atque conviciis prof cindere non verentur? Certe Deus olim sub Lege, mortis penam statuit, tam in Blasphemos, qui in divinum Numen contumeliosi etant, quam in Pseudo-Prophetas, qui cum à deo missi non essenti tamen Illius pomine ad Populum locuti funt; przfertim, fi à Fide, Cultuque veri Dei populum abducerent

(

ii

pi

ru

au

VIS

cai

&

dio

tile

con

ducerent. Similes quoque leges fancitas legimus ab Imperatoribus, aliifque Principibus Christianis. Imo, & ante Christianismi exortum, ab Ethnicis Idololatris idem factum accepimus, qui contemptum Divini numinis, & Religionis injurias, gravillimis suppliciis vindicare foliti funt; idque non folum in plebeiis, sed in viris Principibus, eximilque nominis Philosophis. Siguidem hac de causa Alcibiades in exilium pulsus est & per omnium facerdotum religiones Diis devotus, quod Solennia Cereris mysteria per ludibrium enunciasset. Hinc Anaxagoras , licet a Pericle discipulo studiosissime defensus, quinque tamen Talentis mulctatus est, atque insuper exilio damnatus, quia Solem ab Athenientibus pro Deo cultum ud for Dameon, h. e. Ferrum ignitum, five Globum candentem, afferuerit. Hinc Protagoras ab iisdem Atheniensibus in exilium pulsus est, librique illius diligenter conquisiti, in foro, sub preconis voce publice cremabautur, quod in principio cujufdam libri, fe dubitare, dixerit, an Dis fuerint, necne? Hinc iidem Athenienses Diagoram Melium, Arheim dictum, morte damparunt; & tum voce præconis promulgarunt, tum in ærea columna insculpi curarunt, se Intersectori ipsius Talentum daturos; duo autem Talenta illi, quicunque vivum adduceret, ut refert Suidas. Denique, Socrates ah iifdem, quamvis immerito, & per calumniam, eandem tamen ob causam mortis sententiam in se latam sensit, quam & reipfa subiit. Tanto horrori fuit tantoque in odio, hoc Blasphemiz crimen apud ipsos etiam Gentiles Idololatras, qui verum Deum ignorabant & Illius Honorem mille Diis betitiis impertiebantur ut nihilofecius, vel folo Natura lumine edocti, contumelias cujusque numinis publice culti, & pro

vero Deo habiti severissime vindicarent.

\$ 54 Non diffiteor quidem, Stegmannum verbo tenns agnolcere Reverentiam Ecclesia ac Reipublica debitam; & velle fartam tectam mancre Magistratus Politici potestatem pag. 52 Dei quoque, & Domini Jesu Judicium agnofcit, cui Omnes subjectos esse oportet. Sed quid verbis agnoscit, quod factis abnegat? Cur Fidem ab Ecclesia Catholica profesfam rejicit? Cur Politiam Ecclesiæ, cultum Dei publicum, Disciplinam, atque Sacramenta, ab ea, ex Christi Instituto, administrata, conculcat? Cut ex Religione innovata reipublicæ pacem conturbat? Cur Potestates civiles , una cum Ecclesiasticis , à Deo ejusque Christo institutas, Regulasque judicandi ab eisdem præscriptas, ad veritatem simul & pacem in Ecclesia conservandam, pro nihito ducit? Satis enim notum est, quomodo in his omnibus fese gesserint Socious, ejusque socii ac discipuli, quorum Patronum ac vindicem Stegmannus in isthoc libello se constituit.

8.55. Octavo, idem Ib: pag: 155. hanc Objectionem sibi solvendam proponit. Si Illud sibi velint, quod Rationis Judicium, seu Sententia à Ratione lata, repugnet sive contradicat Sententia à Ratione lata, repugnet sive contradicat Sententiis sacris seu Theologicis; ut Ratio concludit, unum esse Deum, tum Persona, tum essentia ratione, quia Persona nihil est Aliud, quam essentia una sive individua intelligens; at Theologia dicit; Tres esse Personas in una essentia. Sic in Incarnatione, hypostatica unione, miraculis & c. Dicimus, inquit, Aliud esse, Rationem; Aliud, Judicium sest. Potest autem Aliquid contrarium esse esse essential quod causa tamen non repugnat. Ratio enim nihil judicare potest, nis Principia habeat, ex quibus judicet & c.

Sic

Si

n

n

II

at

at

de

CO

ni

gu

Tai

mi

Sc

in

Sic Ille. At quomodo potest Aliquid esse contrarium sententiae, sive Judicio Rationis, quod non est contrarium ipsi Rationi? Quippe si Ratio judicet secundum vera, congruaque Principla, sive propria S. Scripturae sive communia rebus sacris & naturalibus, & ex issem rite concludat, non potest non elicere veram sententiam: sin aliter, falsam esicit. Cente recta Ratio semper recte judicat, quia judicat prout ipsa se habet, ac prout dirigitur juxta normam Principiorum istorum, quibus ipsa utitur in judicando. Quicquid ergo contrarium est Judicio Rationis, Rationi sic judicanti pariter adversatur. S. 16. Nono, Idem quoque postulat (sicut & alii Socinami, cum ipso Socino) ut in Theologicio Contrarium, cum ipso Socino) ut in Theologicio Contrarium, cum ipso Socino) ut in Theologicio Contrarium, cum ipso Socino) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso Socino) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso Socino ) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso Socino ) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso Socino ) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso Socino ) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso Socino ) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso Socino ) ut in Theologicio Contrarium est successi qui cum ipso socio successi qui cum est successi

troversie determinandis, sufficiat consensus in iss, que Sim ad Salutem necessaria. At è contras licet neque necessarium, nec revera possibile sit, prout Hominum Ingenia, moresque se habent, ut singulæ, Controve fiz etiam minutioris momenti, definiantur, ( tanta obscuritas est in quibusdam, tanta levitas in Aliis, tamque ampla occasio Turbarum inde ob-lata, înter mentium humavarum opinionumque diversitatem, que intra Cancellos adeo angustos concludi nolunt) necesse tamen est, ad veritatem simul atque Pacem in Ecclefia confervandam, ne conveniat inter Christianos, tum de Regula judicandi, tum de Judice sententiam laturo. Nisi enim de Regula confeet, omne Judicium fallax erit & incertum; & nisi Tribunal quoddam in Ecclesia constituatur ad quod lites que cunque, quas oriri contingit, defe-tantur, & in cujus sententia decretoria acquiescatur, mille Hærefibus veritas catholica opprimetur, mille Schismatibus Pax Ecclesia violabitur. Multa enim in se levia, Turbas valde graves sape excitarunt; & Smaleigs, sergiano Rosle ita lege

ex parvis initiis Discordiz maxima enata funt. Certe Ecclesia, tum primitiva, tum hodierna, hac mala frequenter experta eft, & cum fummo Doloris fensu animadvertit, cum Filios suos inter sese acerrime conflictantes viderit, non folum de Fidei Dogmatibus, fed etiam de Ceremoniis, & confuetudinibus, de formulis Disciplina, & Ecclesiastici Regiminis limitibus, que in fua natura Adiaphora funt. Sed, quod multo plus est, & gravioris momenti, haud convenit inter multos, Que fint illa ad falutem necellaria. Non pauci enim reperti funt qui necel faria quædam repudiarunt, quali omnino reprobanda, aut saltem dubia atque problematica, adeoque nullius Christiani Fidei obtrudenda. Alii ex adverso surrexerunt, qui cerebri fui Commenta, & humana Instituta, pro omnino necessariis obtruserunt, & à cunctis Fidelibus, qui salvi esse cuperent, acceptanda Socious necessaria restringit ad Precepta ac Promissa. Pontificii Symbolo Apostolico nescio quot Fidei Articulos adjecerum. Et omnes fere Hæretici fidem antiquitus receptam, vel decurtarunt; vel Additamentis suis depravarunt. Ita , vel mutilam reddide unt, vel monftrofam Itaque inprimis necesse est, ut de hisce fundamentalibus sive necessarifs inter Christianos conveniat, quot & quenam fine. Hoc autem nemo fobrius fieri posse purat, quamdin Ingenia Hominum adeo varia funt; & Judiciom de fingulis controverlis cuicunque Privato rel nquitur, pro llius opinione & Arbitrio ferendum.

V

m

ut

qu

à S

pro

Po

offi

Chi

end

oni ctio

\$ 57. Decimo; Adjici leuc potest illud Smalesi ; aliorumque quorundam Socinianorum Postulatum viz. Quod omnes Articuli Fidei literaliser & expreffe in S. literis extent, ita ut non sit Opus aliquos exinde per consequentiam deduci. Nam illum in sinem, ait Smalcius, potissimum conscripta suut sacra litera, ut

quid ntceffarium fit ad falutem, omnibus & Singulis expreffe conftaret. Atq; itetum Omnes simplices renemmer ea incelligere que ad falutem fest u necessaria sunt confequentias autem capere, omnibus datipo non est. Sic Ile, in Refut. disp. Graveri de Sp. S. citante Jolua Stegmanno, in Photinianismo suo. Andr. Dudithius item, E-pist, ad Bezam, A. C. 1571. Op. Soc. p 524. Tom, 1. in eandem lententiam ita scribit -- Prima fu bas Regula, ut summa S. leteris Authorstas tribuatur; ita quiden, ut quod ibi expresse non docetur, id, ratiocinationibus humanis adducti, pro Dogmate, at Fifei nofra Capite, assumere ac proponere nefarium effe existimemus! Hoc autem ab illis, aluique Sociniams postulatur, ne cogantur alfentiri ils Fidei Articulis. quos impugnare folent, cum tamen valide clareque illorum veritas evincatur per conlequentias e S. Pagina deductas. At utique recta Ratio docet, Conclusionem virtute contineri in Præmissis neque consequentiam falsam esse posse, que ex Principiis in se veriffim's rite deducitur. Equidem lubenter agnofcimus, S. Scripturam in Rebus ad falutem necessariis, ut plenam elle, ita & planam; non tamen allerimus, illam adeo diferte & exprelle de fingulis Dogmatibus loqui, etiam que majoris momenti funt, ut nullis sit opus consequentiis. He vero Consequentie istiusmodi sunt, ut vel se i pollint etiam a Simplicioribus; vel saltem ab iis apprehendi, & pro veris agnosci, quamprimum ab Ecclesia Præpolitis atque Doctoribus proponuntur, quibus ex officio pracipue incumbit, illas deducere, plebique Christiane ob oculos ponere. Neque ad hoc aftruendum defunt exempla Christi & Apostolorum. Siquidem iple Christus probavit mortuorum Refurrechosem per confequentiam ex libro Molis deductam, G 2 Matr.

Matt. 22. 31, 32. cum Exod. 3. 6. Deitatem item fram & æqualitatem cum Patre, per aliam confequentiam probavit, è libro Pfalmorum. Jo. 10. 30, 36. cum Plal. 82.6. necnon è Pfalmo 110. 1. ubi David appellat Messiam fibi promissum, Domissum suum. Sic enim arguit Christus. Matt 22. 44, 45. Paulus candem Christi Deitatem probat ex eo, quod nomen præstantius sortitus sverit, quam Angeli; quod Thronum, sceptrumque regale dederit ipsi Deus, erimque unxerit oleo latitia supra Socios; quod Creatio Celi & Terra ipfi attributa fit; quod denique Deus Pater eum ad dextram fu m federe fecerit, donec posuerit Inimicos scabellum pedum fuorum. Heb. 1. 4. 13. perplures ejusdem generis Argumentationes passim occurrent in ista ad Hebræos epistola ut & in reliquis Paulinis. deinde, quædam Consequentiæ adeo faciles sunt ut etiam à vulgaris ingenii Lectoribus fieri possint. Alioquin Christus non hortatus suisset Judzos in genere ad ferutandum Scripturas, quia de Ipio Testimonium férebant. Hoc enim Testimonium intelligi non poterat, fine diffigenti Collatione vererum prophetiarum atque Typorum, cum rebus à Christo gestis, ex qua rite fa-Eta concludere possent, eum esse Christum olim pradictum, prafignificarum, & promiffum fub le ge. Hoc ulterius liquet exemplo. Bercensium, de quibus fertur illos ex collatione Scripturarum, cum iis que à Paulo prædicata funt, ad Fidem Christi addu tos fuille. Act: 27. 11, 12 .comp: Jo. 5. 39,40 \$ 58. Hac dixisse satis sit de Socinianorum po ftulatis, que contra Rationem & Equum admitti perunt. Restat, ur Illorum Dogmata, in unum quali Fasciculum collecta, simul exhibeamus Oculis

lectorum, quo facilius appareat Inmma hujns monffre-

t

pi

fiffimæ Hærelis deformiras, enm graviffima pernicie conjuncta, inftar Hydræ Lernææ, quæ & Capite multiplici horrorem incuffit, & Veneno mortem intulit. Signidem ex hoc Catalogo facile pal tebit , Socioum cum fociis, Discipulique suis, difertis verbis pleraque fultulifie, que ab Ecclefia Christi primitus accepta lunt, tum quæ ad sidem, tum que ad praxin spectant; queque per ter fecula in eadem retenta fuerunt, atque observata. Nam præcipuos Fidei Articulos, vel in universum fustulerunt, vel fadiffime corruperunt. Veterum Politiam arque difciplinam Ecclefiafticam, una cum Sacramentis & Sacramentalibus liturgiis cultusque divini Ritibus antiquitus usurpatis, à se procul amandarunt , aut faltem mutilarunt. Non iis suffecit, Centonem quendam veterum Haresium nobis exhibuille, initar Mendicantium Tunicæ, ex diversis, jisque attritis lacerisque pannieulis confute ( ut cum Theodoreto loquar ) nisi & novis quibuscunque Commentis viam latam aperirent , dum Cujusque Privati Rationem'S. Scripture Interpretem constituent, & Judicem omniem Controversiarum ad Religionem pertinentium. Revelationem Divinam, que Religionis omnis origo est, & immora Fidei Basis, etsi non palam tollane, negentque (ne pro Infidelibus plane habeantur, & à Christian mo prorfus alieni) eam tamen clam subruunt, inutilemque reddent in quamplurimis; partim, dum feiplos lolos Divina mentis Interpretes faciunt; partim, dum omaia Fidei mysteria, a Deo per Revelationem istam nobis communicara 3 ad Rationis humanæ Tribunal adducunt, vel approbanda, vel abjicienda, prout illa inter examinandum, principiis illis, quæ sibi perperam assumpsit in judicandi

candi Regulas, congrua vel incongrua deprehenderia. Imo, Jicentiam fili fumunt, non solum parvertendi fentum rei borum S. Scriptura, ted & mutandi commata, Petrodos, literarum apices, literafque iplas, quoties fuis L'ogmatibus adverlari videntur. Ita ut non immerito, cos potrus audaces Criticos dixeris, que m hamiles, & bona fidei Christianos. Sed exhibitamus Catalogum, ex quo hac omnia luculentius patebunt.

15.50 Prime , Quod ad S. Scripturam, einfque Interpretations m, & judicium de controversiis Theologicis ferendum; fibi, fuisque Discipulis totum tribuunt, cum lummo totius Antiquitatis, & Ecclehe Catholice contemptu Conftat, ait, Socious, Juflivem & Iraneum aliter de Christi Perlona lensille, quam nos fentimus. Sol. 30, Scrup. Ad 5149, p. 327. Tom, 1, Idem de Ecclesia. p. 344. unumquemque relinguit fuo ipfius Judicio in fenfu, S. Scripturæ eruendo, & censura serenda de Aliorum quorumcunque Doctrina; nullorumque fententiæ innitendum elle vuit, five hodie viventium, five veteris Ecclesia Doctorum -Non attendendum est, inquit, quid Homines doceant, fertiantve vel antebac decuerint, ant Senferint, quicunque illi tandem, vel quotcunque fint ant fuerint. Imo, nullam Divinam Patefactionem requilitam effe vult, præter literam S. Scripturæ. Idem, E. pift. 3. ad Marr. Radecium Secretarium Gedanensem. pag. 387, sub specioso prætextu solius S. Scripturæ honoranda, & ipfins Authoritatem agnoscendi, veterem Ecclesiam Catholicam, cum Doctoribus suis, & Conciliis vilipendit. Inde, inquit, potifimum Dif-Sensianes oriri quilibre facile per picere poveris , quod Soli Dei verbo plerique revera nun adherent. Nam adhue, preter S. Literas, nefcio qua Concilia, Patres, Amiquitas,

iı

quitas, maxima funt in veneratione; adeo ut Divinis oraculis prapemodum equentur, cum tamen ista omnia & figna fant alia einfmedi , millas vires prateres apud cordates Homines habere debeant , quam ut fenfus Ecclefte illerum Temporum fidem faciant ; vel etiam non temere recedendum moneane ab iss Dogmatis, que ipfi approbant. Sed S. literis licet aperte reglamantibus, quadam tamen mordicus retinere velle , quia fc. ab istis approbantur, boc mibil alind eft, quam Divinam veritaten confulto peffundare, & ad Antichriftiani Regni confirmationem ingentem feneftram patefacere. Loganim modo Pontificiorum feripta adversas Lutheranos & Calvinianos & Satis intelligetur, fi preter S. literas Iftorum Auctoritati fot Standum , nobis omnibus caufa cadendum effe. Quibus in verbis Socimis partim calumniatorem agit, partim Tergiverlaterem, & fefe manifestissime veritati opponit. Siquidem ignorare non potuit, creberrimas, graviffimafque lites oriri folere, fnaque etate ortas, inter Anti-Trinitarios, Anabaptiltas, aliofque Sectarios, qui tamen S. Scripturæ literæ unice adhærebant; ideoque ortas, neque adhue terminatas, quia Authoritate Patrum Concilio um, vete ifque Ecclefia, contempta & ablegata, fibi folis arrogabant Interpretandi munus. Eum quoque non latuit, quamplurimat Dissensiones in Ecclesia olim consopitas fuisse, ope Conciliorum. & Authoritate Patrum ; qui partim propriis fuffragiis ex fenfu Ecclefiz fui temporis latis. & partim ex Majorum Testimoniis, qui in Fide Catholica decesserant, litibus sic exortis finem exoptatum imposuerunt. Calumniatur item Orthodoxos, cum afferit Illorum dicta ab iis propentodum exaguari divinis Oraculis. Etenim apud eos in Honore funt, non ut infallibiles Dogmatum facrorum Authores, fed

fed ut optimi ac fideliffimi Oraculorum divinorum Interpretes, idque non ex fno ipforum Ingenio, fed ex Traditione Apoltolica, que, prifcis iftis feculis, e facro Diving seritaris fonte, multo purius fluxit atque defecatius in Canali fuo , quam nunc Dierum. Sin veterum Authoritas huic foli Rei ferviret, ent certos nos faceret de Doctrina, quam Ecclefia Gatholica fui temporis tenuit ac docuir & exinde moneret posteros, ne ab ea temere recederent abunde fatis effet ad Socinum innovati Dogmatis; & audacia non ferenda arguendum; qui Doctrinam istam non folum temere abdicavity fed & conviciis atque contumeliis fadiffime poscidit. MAt pace Socini, illis curz erat, non tantum fenfom arque sententiam Ecclesia sui avi nobis exhibere, fed & Etatum præcedentium, ufque ad primos E vangelii Pra cones; ut hoc pacto Fidei fue Antiquit tatem oftenderent, & Conferfum Ecclefiz Catho lice in unoquoque seculo. Itaque quam fada macula, quantum in ie est, & veteris Ecclesia & hodier næ, quæ vestigiis illins intistit, fidem famamque afpergit Socious, cum plus fatis innuit, veteres Dog mata quædam approbasie, & ad Posteros derivasse, contra Scripturas aperte reclamantes & hodiernas Ecclesias adeo stupidas fuisse, atque vecordes, ut ea pro veris admitterent fine examine, fub lumine Evangchi tam clare effulgente, atque adeo, fi minus ex malitia, faltem ex fumma Infcitia vel Socordia, veritatem Divinam pessumdederint, & Antichrishi Regno stabiliendo viam latissimam adaperverint Sugillat etiam, & novitatis incufat Ecclefiarum reformatarum Theologos, quos Lutheranos & Calvinianos appellati, cum temere affirmat, illis omni nibus causa cadendum esse, si præter S. literas, veterum

terum Authoritati standum sit a cum nescire haud potuerit, eruditiffimos ex illis quamplurimum Antiquitati deferro. Novitatem folam Dogmatum & Rithum in Colelia Romana damnare; & veterum Testimoniis, ut Adversariorum causam refellere, ita & fuam Stabilire Sin Anti-Trinitar os folos intelligat , ut foos arguit A postaliz a fide antiqua , ita probe novit, Theologos iftos, quos nominat, Catholice Eidei canfam contra iftos defendere, tam vete rum Testimoniis, quam Anthoritate S. Scripture. Sed quod multo plus eft & Socinum Tergiverfa tionis in hac Re manifestum reddit; in hac ipsa E pistola Authoritatem istam; quam adeo contemptim rejicit, cogitur agnoscere, ne sua ipsius causa cadat, quam in fe tuendam suscipit contra eos, qui Invocationem & Adorationem Christo deberi negarunt. Cum enim multa Argumenta e S literis attuliffet, ad fententiam fuam confirmandam, que probe noverat, & posse, & solere ab Adversariis eludi, mole hujus Authoritatis tandem premit Radeclum, ut contra gham niti, nec audeat, nec poflit - Unde factum effe existimas y ut ab ipjo quali nafcencis Ecclesia Christi Initio, usque ad nostra Tempora tor viri y adeo ue nullns fit numerus &c. quibus in verbis ( uti ea paulo antea citavi ) fuam de hac Re fententiam validiffime confirmat Testimonio veterum, quorum Judicio innitendum esse vult, in sensibus S. Scripturz rite eruendis atque explicandis, ne alias veritati manifestissime repugnemus. Idem Epift. 3. Andr. Dudithio \_\_extra nos ipfos, Alio nobis Judice opus non est, quam Deo & Christo, controversiarum in Rebus facris oborientium - Sibi quemque advigitare par est, idque pro vero admittere ac tenere (licet universus Terrarum orbis in alia omnia iret ) quod ipsemet .

ä

Š

is

m

met, totus ad objequium Dei converfus, de genuino & liter arum fensu arbitratur & intelligit. Tom. 1. pag. 302. At quomodo Deo obsequitur, qui media rite intelligendi à Deo sibi data negligit, Fidei Duces aversatur, propriosque sensus, Judicio totius orbis Christiani, anteponit simul & opponit ? Idem, Animady: in Affert: Theol. Coll. Pofnan, ad 1. p. 424 Tom. 2. De origine istins Dogmatis (viz. de Trinis tate) non adeo sumus solliciti. Nam etiamsi ad ipsum mundi initium ea referenda est, id ejus falsitatem evidewissimam nibil minnere potest: Cum item Andreas Volanus his verbis Socinum urgeret - Magna profe-Eto Impudentia veftra, Ebionita, & inaudita quedam in contemnendo perpetus universo Ecclesia Christi Judicio arrogantin, us quod illa semper de Christo credidit, & quam fidem diversis Hareticis, tanquam Achil. lis chypeum opposuit, illam vor falfs & erroris infimulure non pudeat. Sic reponit Socinus -- Perpetuum istud Christi Ecclesia Judicium monquam probabit Vo: lanus, Imo contrarium à nobis manifeste probatur, quetiefcunque Testimonia Christi Apostolorum in medium afferinus de. Quo nihil futilius replicari potuiti Quam mifera enim petitio Principii eft, cum Socimani veteris Ecclesia Indicio erronei Dogmatis convincuntur, ab illius fententia ad Scripturam appellare in suo ipsorum sensu intellectant, contra fenfum Ecclefiz Catholica uninscujusque zvi, quem acceptum retulit ipfis Apostolis, S. Scriptu & Authoribus. Cum Socino idem in hac Re fentione illins Discipuli, Andreas Dudithius, & Oftorodus. Didithins fie in Epift. ad Perrum Carolinum Concionatorem Varadiensem, data Cracoviz Cal. Sextil. 1572. Op. Soc. Tom. 1. p. 533. Col. 2. ubi cum contra Dogma Trinitatis arguisset, hac subdit - Cave TH,

fi

en

me

qu

Tu, Confensum veteris Ecclesia nobis opponas; quod essi facias, nibil proficies. Veritas enim querenda eft ex verbo Dei non Hominum qualium cunque tanta de Re Cantoiratio. Ubi, ut modo vidimus in Socino, fatis abfurde sibi concedi petit, qued in quastione ponitur, dum feipinm verbi Divini Interpretem facit, & A liorum quorumcunque fententiam in adversum la tam, quan Conspirationem contra veritatem Divinam temere rejicit. Arque boc observatu band it dignum est, quas ob causas hic Dudithins, Commus nione Ecclesiarum Reformatarum deserta, sele tandem ad Socinum & coetus ab eo collectos, contule. rit. Duas autem affert; unam, quod Theologi illarum tele subjicere nollent Authoritati veterum Patrum arque Synodorum ut neque Judicio prætentis Ecclefiæ Catholicæ: Alteram, quod inter fe diffentirent, atque alii alios variorum errorum damnarent. Hinc factum est, ut sele tandem conferret ad Partem Socini, qui cuncta retulit ad diserta S. Scriptura verba, & interpretandi munus unicuique permilit, pro suo Arbitrio exequendum, vid. Epist. Dudithii ad Bezam, datam A. C. 1571. Op. Soc. Tom. 1. pag. 524. Ofteredus autem in hoc aliquanto pejus fentit, quod teneat S. Scripturam posse intelligi, & credi, & obsequium ejus mandatis præberi, sine interna & speciali S. Spiritus illuminatione & Auxilio. Sic enim Ille - Censemus graviter errare eos, qui putant Sacram Scripturam fine pracedente interna Illuminatio one, & Singulari Revelatione Spiritus Santti, mulla ratione Fidem & Obedientiam in Hominibus operari posse. Inftit. cap. 1.

6.60. Secundo; Huic autem Hypothes, fundamenti loco substratz, reliqua Dogmara superstrumat, quibus primarios Religionis Christianz Artículos,

licet

licet in S. Scriptura fundatos, & Fidei Symbolo comprehensos, per tinaciter impugnant, & funditus subruere conantur. Quod ex sequentibus luculentius

apparebit. Nam

5. 61. 1. Quod ad Dei naturam & Atrributa, O. pulque Creationis attinet; Natura Divina quadam attribuunt, ei prorfus incongrua, dictuque indigna, qualia funt Passiones humanz, quibus Animus revera commovetur ac perturbatur, & male afficitur, ut Ira. Dolor, metus, ac desperatio; simulque tollunt Perfectiones ei debitas, ut Omnifcientiam, Omni-præfentiam five Immenfitatem, Infinitatem, Simplibitatem five Spiritualitatem, & voluntatis Immutabilitarem. Negant item, Deum ex nihilo, mundum creaffe. Crellius De Deo ejusque Attributis. p. 278. negat Deum ubique elle, seu latere in medio Rerum impurissimarum ac fordium; sed in colo esse; Co hum esse ejus Habitaculum; exinde Homines respicere, exaudire. Eum lucem inaccessam habitare, & fiqua funt His similia, quibus Habitaculi, & loci distantia significator, qua Deus ab Hominibus distinguatur: Barbari, inquit, orames, in Colum manus aut oculos attollum. Ergo ipfa quodammodo natura omnes Terrarum Populos monere videtur ut in Calo Deum querant, aut effe intelligant. Adjicere potuit, omnes Christianos, juxta ipsius Christi Præcepcum, orantes, ita compellare Deum; Pater noster qui es in Cœhis; cum tamen simul credant, eundem in Terrissi. bi adesse; Christumque ipsum, juxta suum ipsius Promissum, in medio illorum esse, ubicunque congregatorum in nomine ejus. Matt. 18. 20. Idem affirmat, Affectus Deo attributos in S. Scriptura, esse Commotiones quasdam divinæ Voluntatis; ita tamen, ut quoties dicitur pœnitere, dolere, irasci, indignari,

indignari, Res ingratæ extra Ipfum non eo usque eum afficiant atque conturbent quin absorbeantur in perenni illa ac interna voluptate, qua femper in se fruitur; & ex eo, quod ea convertat ad quoddam Gaudium funm, disponendo illa ad Nominis fui Cloriam. In eum fenfum differit. Cap: 31, p. 321, 323. Et de Poenitentia sive dolore Dei, hæc speciatim adiicit--Est Affectio in Deo ingrata, orta ex ed quod Fatta sua optima indignissimum, alienam nempe Culpam , Eventum fortiri cernat. Volkelius de Creatione, sic-Ideo Deus ex nihilo om nia fecife dicitur, quia ea creavit ex Materia informi, H. E. Ejusmodi, que nec actu, nec naturali aliqua Potentia Jen Inclinatione Id fuerit , quod poftea ex ea fuit formatum;ita ut nisi vis quedam infinita accessisset, nunquam quicquam ex ea fuisset extienrum. At non extendit hanc vim infinitam ad Creationem hujus materiz informis ex Nihilo, fed accedit potius ad Illorum sententiam qui eam increatam affirmant, cum Scriptura nihil omnino dicat de Creatione illius. Molcorovius item, de Bapt. cont: Smigl. c: 3. p. 78,79. Negat, Creationem oportere elle Productionem Rerum ex Nihilo. Atque afferit, quoldam statuere Materiam primam fuisse zternam, non leviculis Rationibus impullos, nec quibus divinæ literæ uspiam contradicant, & refutare conatur omnia Smiglecii Argumenta in contrarium ab eo producta, sc numero s. Ita limitat Omnipotentiam Dei, ut Crellius modo dictus Omniscientiam divinam certis quibusdam Terminis circumscribit; quando assetit, eam non extendi ad illa, que non funt natura fua Scibilia; Talia autem, inquit, sunt futura Contingentia determinate sumpta. Alioquin , humana voluntatis libertas neg and a

meganda erit. & omila erum necessaria. Cap: 24 pag: 202. Socious quidem agnoscit prædictionem quorundam Futurorum a Deo, que nunquam falfit; eam tamen prapostere dependere vuit, non ex Præscientia divina, que ad omnia se extendere dicitur sed ex solo Decreto divino. Sic enim ille -Mirum effe non debet , fi Deus Populi fui Afflictio nem ab Rgyptiis , tanquam certiffine futuram praditere potuis, non quidem ex pranotione quadam inexpticabili & incompreheusbill omnium que fiunt ; fed ex Decrero. Sic ille, Prælect: Theol: p. \$47. Col: 2. Refp. ad Cen: c: 15. v. 13, 14. Tom: 1. Mem Ib: p. 548. Col: 2. Reip: ad Marc: 14. 30. Petrui propter Temeritatem Juam meritus fuerat, ut in ejufmodi scelus laberetur , & divina Gratia, qua ab ipfo abstinere potuiffet, prorfus destituerernr; ex cujus Gratie Subtractione, jam à Deo in Petri Temeritatis & Arrogamia panam decreta, unde necessario Negario 18ta, occasione oblata, consecutura erat, pradicit Illam Christus; non autem ex alia aliqua Dei Pranotione. Net alia praterea re opus fuit , misi ut Occasio Chrifrum negandi Petro daretur. Id quod iffum Deum cutaffe, i. e. effeciffe, ut ab Ancilla ifta alisque interrogaretur, & ex numero Discipulorum & Comitam Christi effe diceretur , nihil ab urdi cominet. Atque Th: fic-Dens folet falfos Prophetas excitare , me temet atque exploret suos Deut: 13, 3. Thefs; 2. 10, Y1, 12. Igitur potnit Dens per divinos Viros , perque ipfum Chriftum, falforum Prophetarum Adventum pradicere; non quiaid pravidentia inexplicabili pranoffer, sed quia sic futurum decreverat ; pradictum simul fuit multos futuros, qui falsu illis prophetis sidem ad-hibeant; non quia Deus, Ratione quadam prorsus incomprehensibili , multos futuros antea noverit ; qui dig-

đ

1

ú

ni

lo

te

ni sur quibus efficacia illa erroris mittatur; verum, quia cum ejusmodi Homines ii sur, qui Veritati non obedium, ut ibidem Paulus ait; ii verò, qui veritati non obediunt, aut pessimi quidam & perversi sunt Homines, aut ejusmodi qui minis negligentes in Rebus divinis son, quorum semper ingens suit, & suturus est Namerus; certum est, non desuturos unquam, qui ea

Punitione Dei fint digni.

6. 62. Hec Socious. At Inter illius Discipulos. nemo audacius Natura divina Perfectiones violavit. tum subtrahendo que ei debita erant, tum affingendo que ei maxime incongrua erant, & eo prorfus indigna; quam Conradus Vorstius, Professor ó. lim Theologia in Academia Leidenfi; cujus libros proinde, qui blasphema ista Dogmata continebant, Seren. Rex nofter Jacobes publice cremari juffit in Cemeterio Paulino & in utraque Academia. Intercessit quoque, per legatum fuum, cum federatis Belgii Ordinibus, ut Illum, non folum Mumere profellorio privarent, fed etiam è finibus fuz ditionis pellerent. Et, ut palam oftenderet, quanto zelo tuerctur fidem antiquam & Apostolicam, cujus ipfe defensor erat, contra infana & impia Vorffri Dogmata, edidit libelium, cai Titulum dedit, Protestatio Antivorstia, in quo Illorum pracipus & maxime perniciola notavit, excerpta è varits Ipius Tractatibus, quorum Titulos & paginas in margine citat. Hee autem fere funt. Nibil verat Deb eriam Corpus afcribere, si vocabulum Corporis in Significatione lattore sumamis. Non fatis circumspette loquuntur , qui Deum, ut effentia , fie etiam voluntate, prorsus immutabilem effe affirmant. Nusquam Scriptum legimus, Dei substantiam simpliciter immersum esse; imo non pauca sunt, qua contrarium sensum habere

bere videntur. Magnitudo nulla actu infinita est. Ergo nec Deus pater peculiarem quandam entitatem , fen quali limitatam & reffrittam effentiam babere putandus eft. Nufquam diserte Scriptum eft , Substantiam Dei Simpliciter , seu quovis modo , immensam & infinitam effe ; & non pauca in S. literis occurrunt , que contrarium, non dico clare afferunt, fed tamen afferere videmur. est in Deo quantitas sed non physica, verum hyperphylica; attamen nebis plane imperceptibilis & mere Spiritualis. Deus quolibet Sensu recte Infinitus dici non potest, quum Infinitudo illa, que Definitioni certa opponitur, in Deum revera non cadat. Dem est in aliquo loco, sed non Physico, verum in Spa-tio abstractissime sumpto quod Deus suo divino modo adimplet. Deus compositus est ex Materia & Forma, in sensu quodam improprio; vel, si mavis, per Catachresin quandam per quam vocabulum Corporis, isem quale Materia & forma, seu quasi compositionis ex Genere & Differentia, aliquando eidem attribui poffe non immerito Alicui videatur. Deus non est immatabilis, ut effentia, sic Voluntate, unde porro non difficulter efficitur, etiam interna quadam Accidentia in Deo. boc eft in ipfa (ut sic dicere liceat ) proeretica Dei mente & Voluntate, revera existere. Quod alibi fic emollit, seu pozius fuco illinit. Deus non quidem subjection est ullis veris Accidentibus; tameisi per liberam ve Tuntatem quadam Accidentia latifime fic dicta, tun ad fe, tum in fe recipit Deus. Si omnia, & fingula, Rerum Eventa pracise & ab aterno definita fuissent mibil opus ef Set continua Rerum Inspectione & Procuratione, que tamen Deo passim tribuitur. Plenius tamen respondere videntur, qui certam quidem in Genere universalem Dei scientiam effe docent; sed ita tamen ; ut plures Certitudinis Caufas in Disione Prasentium ac Praterite THIN,

t

n

d

Þ

¢n

VE

CE:

2.

rum, quam in visione futurorum contingentium agnofcane. Omnia etiam decreta, qua semel apad se pracise definivit, uno modo & Actu, post factam Desinit onem, accuratissime novit; sed de aliis omnibus & singulis, quacunque funt aut finnt , feorfim & per fe confideratie, hoc affirmari non potest; quippe que, non modo successive in Tempore, verumetiam comingenter, & fape conditionaliter existunt. Futura contingentia, comparative loquendo, etiam coram Deo dici possunt minus terta, quam Praterita & Prafentia. Quod fuum Dogma de limitata & incerta Dei Præfcientia à Socino magiftro fuo, una cum cæteris, didicit; qui, eum negare non aude et prædictionem quorundam contingentium à viris divinitus illuminatis, que in unam partem certo determinata erant ex decreto Dei diatis tamen abfurde, ut mihi videtur; eorundem Præscientiam in Deo negat, ( quam inexplicabilem vocat, & incomprehensibilem) qua Deus quicquam pro certo determinare possit, quod non certillime futurum prævidit ; feu de quo ipfe dubius effet; & conjectando folum affequeretur, illud eventurum elle; cum eventus interim revera in & ex fe incertus fit ut qui dependear ex dubia &incerta voluntatis humanæ determinatione, alifque caufis contingenter operantibus. At S. Scriptura scientiam Divinam predicat omnino infinitam, Præscientiam decresis auteponie ut natura sua priorem, futura omnia ut Deo prælentia reprælentat, & Dei confilia imperveltiga bilia affirmat, nec Ingenii humani modulo dimetienda. Intelligentiæ illins non eft numerus, neque Inveftigatio. Plal. 147. 5: Ifa. 40. 28. Cogitationes & viz mee, inquit Deus, non funt licut veltra, fed exiltate pre listificur Celi fupra Terras Ifa 33. 81 o. Intellerifti cogitationes meas de longe Pi-190 2. mode. omnes

omnes vias meas apondes prævidifti. Ita Sept. v. 3. non est verbum in lingua mea (nondum ore prolatum ) quin Tu illud totum, seu omnino noveris. y.4. Hac scientia tua est mirabilis supra me; sublimis est; non pollum ad eam pertingere. v. 6. O altitudo divitiarum & sapientiz & Scientiz Dei! quam inscrutabilia funt Judicia ejus, & impervestigabiles viz ejus! Rom. 11. 33. Quos præscivit, prædestinavit. Rom. 8.20. Electis fecundum præscientiam Dei Patris. 1 Pet. 1, 2. A seculo nota sunt Deo omnia Q. pera ejus. Act. 15. 18. Ubi loquitur Jacobus de Qperibus Dei, ab eo per Prophetas ante-dictis Deus operatur omnia secundum consilium sive decretum [ The Bundy ] voluntatis fuz. Eph. 1. 11. Christus de mortuis loquens, qui refurrecturi grant, dicit; omnes Deo vivunt. Luc. 20. 38. quali jam viverent, & actu surrexerint. Deus mortuos vivisicat, & vocat ea gue non funt, tanquam elfent, fen actu existerent. Rom. 4. 17- Ita fuam Deo Gloriam derogat Voritius certam ei futurgrom omnum Præscientiam denegando, cum (ut alibi loquitur) vult Deum per difcursum quendam consigre de futuris, quasi de Incertista Nec minus ei injurius oft, cum Affectus humapos Den tribuit, idque vere, & fuo mode proprie, hocelt pro diving, licet hon pro nature nottre proprietate fc. Affectus Amoris, odii, tre &c. imo metus arque Desperationis, ut idem Rex noster illi merito exprobrat; licet turpiter negare cogatura quod turpius afferuisse deprehensus est. Sic & in Reliquis fere, ne pio plane Blafphemo habeatur, & Dogmata à se asserta, Christianis lectoribus horrost ellent ad primam Interium. Illa levit & expolits de imitationibus quibuldam lophiltigis virus lethiferum abscondere nititur, cominadi funt, Quadampe, modo.

7

bi

made, Quadamente, in mor fentes, diquarante, improprie loquendo & metaphoriae, suderur, nihil abfundi erit fe boc Des afribames, & binilia; quibus pallim utitur tum ut modeltiam fimulet, tum ut Placitorum sporum vepenum placidius & occultius instillet in animos lectorum. Sic enios, ut cum eodem Rege nottro loquar, hic Anti-Johannes in Coclos, & Dei Solinm, profano Alarum remigio fublates, facram illins et inoffabilem ellentiam que miranda erat, non rimanda, facrilegis qualtionibus folicitat, & Infinitatem, unam ex Attributis divinis, cum lemmentitate, que nonnunquam Creatusis tribuitur, commifcet , elfentiam & fubitantiam , cum Hypostasi confundit, primas & secundas Creationes invehit, mediatas & immediatas ; Deum quantum facit, & qualem , Æternitatem è feculorum Periodis componit, & cum Aviternitate confundit; Deum inficiatur Actum purum, & Qualitatum expertem, utpote qui Aliquid in seipso diversitatis aut multiplicitatis habeat 1 & ( horresco referens ) Principium cujufdam mutabilitatis, quali Bellum non Theologiz folum, fed humanis omnibus fcientiis indix. illen Denique sic concludit. Neminem hic recuse Judicem, an just is de causist videar commoveri, in web maxime Referentia Religionis Profesor non forem fed Larione vacis usu Christianus, out, si vetis è Schola Plan tonis Theologue, naturati Saltem numinis Cognitions praditus

6 62. Hac de Vorstio, ejusque impiis Dogmatibus, circa Dei naturam & Attributa, quibus cenforiam notam inustit serem R. noster Iacobus. Fas fit, pauca quedam bis præsatis adjicere ex R. Davepantii nostri Dissert, de Præscienciam propriæ impugnat universalem Det Præscienciam propriæ

H 2

voluntatis Immutabilitatem, & Dominium in voluntatem humanam. Sic etemm Vorstius. Infallibilis ista, & prorfus universalis omnium futnrorum Prascientia nulli usui est in Deo. Not. ad disp. de Deo. pag. 320. Admiffa bac Prafcientia universali, & prorfus infallibili, necesse est, multa Scriptura loca mirabilibus Gloffis torquere. Ib. p. 330. Abfit, ut Deo vel Hypocrifin, vel Temeritatem atque Impradentiam ejufmods attribuamus, cujulmodi per infallibilem illam omnium futurorum pranotionem, induci omnino videtur. Ib. p. 331. Volunt as Dei ad extra, non minus in Dee, quam in Angelis & Hominibus, ad opposita vertibilis est. Ib. 371. Nibil absurdi ex eo sequitur, quod Deus in Fempore quadam pracise ac definite velle aut nolle dicitur; que fortaffis antea non ita pracife, vel voluit, vel noluit. & craffius, p. 486. Panitemia relle Deo convenit, quatenus ipfa opera fua, propter supervenientem aliquam canfam insperatam , vere improbat, deferit aut mutat. Postremo, de Dominio Dei in nostras voluntates fic statuit. Virentes & bona Opera libere prorfin & contingenter in nobis effe, aut a nobis fieri, vult Dem ; coque , potentius aut efficacius ea ipfa, quam per modum voti & desiderii velle non potest. Amica Duplic. ad Jo. Pifcat. p. 55. Hinc illius Difeipuli affirmant, Deum nungnam abfolute velle, aut pracife in tendere , enjuscunque Hominis Conversionem; sed ? contra, quod positis omnibus Gratia divina operation! bus, quibus Deus utitur ad Conversionem humanam ita tamen maneat ipfa conversio in Hominis Potestate, ut converti poffit, vel non poffit. Hæc Ille.

§. 64. S.S. Trinitatis mysterium, quod Ecclesa Catholica non modo semper agnovit, sed & pro primario Fidei Christianæ Articulo Filiis suis credendum injunxit, haud satis putarunt disertis verbis

abnegare,

1

ń

40)

on

tr

ge

jec

ati

abnegare, nisi & impie quoque blasphement. Deum Patrem negant fuiffe talem ab zterno, cum negant eum habuille Filium ab aterno. Christum Dei Filium pro nudo Homine habent; ut Paulus Samofatenus olim, & Photinus; & ante eos, Ebion arque Cerinthus; ad quorum Harefin debellandam Joannes dicitur Evangelium fuum scripsisse; ideoque in ipse Principio Illius , Christi Deitatem asseruisse. Necnon Spiritus S. Deitatem omnino tollunt, cum affirmant, eum elle duntaxat virtutem Dei Patris, non autem fubstantiam aut Personam. Catechismus Racoviensis afferit , Sementiam corum, qui Christo divinam naturam tribuunt, effe non folum fang Rationi , verumetiam divinis literis repugnantem; & graviter errare cos, qui ftatuunt non folum Patrem, verumetiam Filium & Spiritum S. Personas effe in una Deitage. Idem quoque Catechismus, & Schlich. tingius in Symbolum, multum laborant, ut Argumenta ab Orthodoxis è S. Scriptura adduci folita pro Deitate utriulque, irrita reddant, dum ea in Hereticum fenfum decorquent. Hanc pariter cenfuram de istiusmodi Argumentis tulit Conr: Vorstius, Argumenta, inquit, que adferuntar à Patribus, vel à recentioribus Theologis , pro aterna Christi Generatione, aut fallacia sunt, aut frivola. Smalcius item fic-Substantiam Dei effe simplicissimam , & numero unam, & tamen ex ea generari Alium, contradictionem implicat; & Ratiuncula Adversariorum in contrarium allata, Deum sc. de Substantia sua Filium generaffe, nug atoria funt. Resp. ad nova Monst. part. 2dam. c. 22. p. 198. Cum autem Smiglecius objecisset, Christum sibi quamplurima in Evangelio attribuere; que ipsus aqualitatem cum Deo Pa-

tre evincunt, qualis nulli Creature competit smalcius respondet, Hujulmods Prerogativam non parum conducere ad augmentum Gloria Divina, & genera humani Solatium, qui sunt Duo precipus sues, ad ques Deux collimat. hæc insuper adiicjeus...Dico non posse quidem Creaturam per Omnia prorsus esse equalem Deu, sed porest esse in quibusdam Rebus 10. C. 24. P. 216. Paulo post tamen allerit; Chriftum fibi divinam naturam arrogaste, plane controversion est ima omnino falsum, p. 220. Idem, in exam. 100. Erro: rum, hac de Christo habet. Christus, ante Resurrectionem, non fuit perfecte, aut Christin, aut Dei filius , aut Dem. Err. 26. Chriftus dici non potest natura Desis fine Gloria patris imminutione. Err. 28. Christus non babet Potestatem rem villam creandi , fc. er Nibilo. Creationi Rerum aliquarum oullus hodie est tocus. Frt. 31. Ergo nec Ammarum humanarum, juxta Illum. Chriffi Potestas non absolute aterna futura eft , fc. respetu Fidelium. Err. 32. Idem in exam. 157. Errorum reliquorum, quos Smiglecius ei objecerat, in Refp. ad pova Monft. Christen ante Mundum non extitit. Per eum Mundus non est conditus. Ett. 45. Christus Angelas creavit, per reformationem Politica Inforum; sc. ut nunc ipli subderentur, sicut Frius Deo Patri soli. Err. 36. Pariter, de Dæmonibus - Demones per Christum dici possunt creari, quatenus Illorum Potestatem ita reformavit, ut nunc es Subditi fint , & pareant , qui antea foli Deo Sabdeban-Monst. part. 2dim. C. 17. p. 153. Ila verba Apostoli de Melchisedeco sine patre, & matre; non habens Initium dierum, nec finem vita. Hebr. 7. 3. Que de Melchisedeco typice, de Christo proprie

Ė

u

& juxta literam intellexit Ecclesia Catholica; vult Melchifedeco congruere, respectu Sacerdorii; nemiquam vero Christo, ubfolute atque simpliciter. Ofter odus autem, dum eaden verba explicat, hoc moso fatis pro-caciter Catholicos infectatur, quando at, derefiabilem effe ruditatem , & negligentiam fammam Alterum, qui verba illa ad effentium, five naturam Chrifti referant, quasi Ille in colo matrem multans, ut in Terris patrem nallum, haberet; cam bot in Melbis-fedeco locum habere non puffit, qui ramen filio Det affimiletur. Inft. cap. 41. Idem Smalcius in exam. 108 Err. hatc habet de Trinitate. Persona est natura individua. Natura est Genus respettu persona. Subsifternia a Natura non diftinguitur. Repugnat Rations, unam numero Effentiam effe in pluribus. Etr. 65-08. Sed audiamus ipfum Socinum de Trinitate fic dif. serentem Ufque Tempora Contilii Niceni & aliquanto post, (in ex ominum, qui tune extitere, Scriptis li-quet lle unus verus Deus, quem passim sacra Testimonia pradicam, fotos pater Jefu Christs eft credi-tus; & qui comrarium fentiebam ut Sabelliant, & corum similes , pro Hareticis plane funt habiti. Sic Ille, de Ecclesia. p. 345. Quo nibil fassius, aut infulsius dici potuit; cum nemini ignotum esse que at Veterum Scripta confulenti, quid senserit Eccleha illius zvi de Ebione & Cerintho, & Paulo Samotatero qui Dettatem Christi, ac proinde Trini-tatem, negabant; & quod Sabelhani pro Hereticis ab eadem Ecclelia haberentur, quia Cathoficam Fidem de codem Dogmare, quam ipfa femper tenuerat, violabant; licet alia prorfus Ratione; dum afferebant Trinitatem, tion Perfonarum, fed Nominum folorum; ficut & Praxeas ante eos, qui Deum patrem cum Christo omnino confudit, & crucifixum H A

cifixum fuisse affernit; unde Patripassianus dicebatur. & istius secta Princeps. Noetus item Sabellii antecessor, qui decebat Christum eundem, Ipsum esse Patrem & Spiritum Sanctum. Attamen verbis immediate feuentibus, non erubescit Ecclesiam Catholicam fue atatis, que hanc Sententiam de Trinitate Personarum in una Dei essentia defendit . Antichristianismi reamea de Causa peragere. Idem, Animady in Affert. Theol. Col. Posnan. De trino & uno Deo, quarum prima hac erat .lmpia & blafphema fecta, [fc. novorum Samosatenorum] Dogma de trino & uno Deo, Commentum Antichristi, tempore S. Justini Martyris inventum, alferit. In quam fic animadvertit Socious Imo contra Fidem de uno Deo, nulleu gravior in Christi Ecelesiam ab Antichristi Spiritu error invectus est quam in Deo, inque illius simplicissima effentia, plures effe Personas inter se distinctas, quarum qualibet fit verm Dem, & non patrem tantum domini Noftri Je-Su Chrifti, effe illum unum verum Deum, Sed Filium quoque ipsum , & Spiritum Sanctum. Que nibil vel absurdim, vel, nt ita dicam, impossibilim, vel divinis Oraculu magis comrarium, excogitari potest. p. 423. Tom. 2. Hec Socinus. At Andr. Dudithius, illius Discipulus, aliquanto petulantius incessit hoc S. S. Trinitatis dogma. Sic enim ille in epift. ad Joan. Lacifium equitem Polonum- Non sum jocatus , Lacifi , Sed Serio admodum professus sum , Confessionis illius Formulam , qua Atbanafii nomine circumfertur (quam non ab Arbanasio, sed ab otioso potim aliquo Monacho, fuife Scriptam, Camerarius nofter opinatur ) stemque Nicenum illud Symbolum , non effe S. Literis, & Christiana Pietati con entaneum , fed ex bumano Sensu, & Spinosis quibudam frigidorum Sophistarum

Sophistarum argutiis depromptum. Abhorrent illa prorsu:, & valde guidem abhorrent à simplici illa & minime fucara Fide, quam Christus spfe, Magifter & Servator nofter, quamque ejus Discipuli docuerum, literarumque monumentis confignat am nobis reliquerum. Op. Soc. p. 500. col. 2. Tom. 11 & postea, , Audi Augufinum tuum, Trinitatis istius veftre Architectum. Ib. p. 512. col. 2. Idem in Epift ad Bezam -- Turm tibi. Augustinum proferam, cujus tantam Doctrina & San-Ei atis Opinionem in animas Hominum Satanas in. Secuit, ut major ejus, quam Christi Doctrina, fides passim habeatur. Nam, cum alia multa plane ab Evan. gelio abhorrentia, tum hanc de triplici Deo ecftari. cam phantasiam, ex ipsius potissimum fecundo Commentorum penu deprompserunt, qui Scholastici Theologi nominantur. Ex boc nimirum vino biberunt Illi primi. Deinde, reliquas quoque Gentes Temulenti ipfi inebriarunt ; ita quidem , ut jam, quod ebriis accidere folet, pro uno Tres, aut etiam plures perturbata visione, a-Spiciant. Sic ilie. p. 525. col. 1. Idem, in Epift. ad Petrum Carolinum .- Tricipitem , Tergeminum hunc Deum ignorarion Apostoli, & tota illa orthodoxa Ecclesia. p. 533. col. 2.

5.65. Quod ad Christi Incarnationem artinet, non unam Hæresin divulgarunt. Nam æterni Filiti Dei, Dei ex Deo ante secula geniti, Incarnationem (quam ut summum Salutis nostræ mysterium, atque Fundamentum, venerantur omnes vere Christiani) procacissimis profanisque dicteriis excipiunt. Ostorodus vocat illam, purum putum Hominum superstitiosorum Figmentum. Instit. c. 17. p. 96. Smalcius, Dogma in Christiana Religione fere monstrosissimum. Item, Opinationem indignam, que in vera Christi, Ecclesia locum babeat; nedum, ut sundamentum Salu-

tis cam cenfeamus. Sie ille in Refut. Tho. Graveri de Incarnat. Idem in Exam. 100. Erre hee habet. Veral bum non eft Care fattum; & oppofium dicere, error eft. Err. 49. Christus à maivitate fas non fair plenus graria & veritate. Err. yo. Chriffus in morte defiit effe Filim Dei. Idem in exam. 144, errorum, hec affet rit codem spectantia .- Tunta est fabula, ift a duarum in Christo naturarum unio, ut vix Alia fit Illi par. Filii Dei cam humana natura anio, est Somnium anile. Christus fecundum Carnem, id est, respectu conceptioni, deci poteft Dei Filins, & Filing naturalis, quia natus Dei Pilius. Chriften Infans Deus vere non fuit , nec Christus perfecte nec Salvator nec Dominus. Nec ab infantin Spiritu Sancto repletus fuit nec Rationis ufum bubuit? mer veram fantlieuem; quod postea aliquantulum emollit, interpretando de operibus Sanctis. Hac ille, ab err. 6. ad err. 17. inclusive, Pergit vero ficin fuo hoc Dogmate explicande. Christus propier similitadinem cum Deo, accidentaria racione dicient Dei Filius. Non enim eft, nec effe poteft Dei Filius propter generationem ex fubstantia Dit. Hoc etim ex impossibilibus unum est, Deum ex substantia sua ge-nerare. Err. 22. & paulo post -- Christus non est naturalis Dei Imago, fed nostri respectu, fe. ratione Do-Arine. Ert. 26, 27. Docent quoque, Christum incarnandum fuiffe, & in mundum venturum, etiamfi Homo non peccaffet; hac Ratione addita, Quod etiam Homo integer ex hac temporali vita ad aliam transferendus fuisset, si maxime instant primavo perfitisset; cujus Rei praconem & Perfectorem Deus Christum vo. Iverit. Hoc tenent Socimani, cum Andrea Offandro, & Scholafticis nonmillis, vid. Jof. Sregm. Difp. 15. Dicunt item , Chriftum conceptum ac natum fuiffe ; non ex folo Maria femine & fang wine, fed ex carnea a liqua

liqua Substamia, quam Dei verrie in B. Pergitils urerum immistit; oct inibi creavit; fen, ex femine a liquo puriffino, quod boc putto immission est, aut illic treatam. Sic emm loquitur Smaleius, Relp. ad 2. part. Refor. Smittern p 146, 147, &c. ld. in exam. 147. ria, quam ex materia, a Deo att Christi Corpus gignendum allma, Chreftum genitum effe dicimus. Eff. 18. Denique Christum Davidis Filium dictum elle volunt, non quod B. Virgo, ipins Mater, ex Davidis familia originem da serit, fed quod fuerit Josepho despontara ex illa Familia ornuido. Sic eterim idem Smalcins -Satis eft., ut Chriftus dicatur ex femine Davidis fattus, fi Virginis Maria, qua uxor jam fuit Josephi, semen vel Sanguis ad Christi generationem acteffit. Jam enim Virgo Maria in Davidis familiam transferat. Refp. ad 2 dem part. Refut. Smiglecii. p. 188. & Schlicht. in Symb. p. 47. Jefus Christus Da. vidis Fibins eft , Jecundum Prophetarum Oracula . quaterns in utero Matris fue, non prins, net alis A lieus, quam Gentis Davidica viro, desponfara, fic illins Interventu conceptus, & ex ex genitus fuit.

5. 86. Quantum ad Chirifti Invocationem, & Adorationem fiectat; Socinus quidem non femel utramque afferit, ut ipli debiram, & earum observationem acriter urget contra Francisco-Davidianos.
Etenim in Epistola sua ad Synodum Wægroviensem,
Antitrinitarios inibi congregatos, vehementissime
bortatur, in de Adoratione & Invocatione Christi in
Ecclesis suis conservanda, inprimis laborent; eo quod,
Illa spreta, vel abjecta, nulla ratione seri possit, quin
ubique Judaissmus vigeret, vel potius turpis Epicureissnus acque Atheismus. Non vale item cum issis
amplius in Rebus sacris commercium haberi, qui

admini-

administrationem Regni Christi, & divinam Potestatem, hoc modo non agnoscunt. Confulit insuper, ut Oinnibus Verbi Dei Ministris injungeretur, ut in publicis precibus, flatutis quibusdam diebus, Chriftum Jefem Dei Filium nominatim invocarent Tom. 1. P. 401. Catechismus item Racoviensis de iis Hominibus, qui Christum non invocant, nec adorandum cenfent, ita fentit; cos prorsus non effe Christia. nos , cum reipsa Christum non habeant, & licer verbis id negare non audeant, reipsa negent tamen. p. 115. Attamen idem Socinus, cum alibi probaffet Adorationem divinam effe Christo debitam , vi Particule [ Sicut ] qua iple Christus utitur - ut omnes bonorificem Filium, ficut Patrem honorificant. Jo. 5. 22, 23. Statuit nihilominus haud minimam differentiam inter Honorem istum, qui Deo Patri, & qui Christo ipsins Filio, debetur. De Ecclesia. p. 353. Quam Differentiam explicat in Disput. sua cum Christiano Franken. Dico, inquit, Deum adorari, tanquam Authorem Rerum omnium; Christum autem, ut quoddam medium, per quod ejusmodi Adoratio tendit in Deum; Tom. 2. p. 772. Atque hoc ulterius fic illustrat. Quemadmodum liber ifte protrusus per mediam mensam, non dicitur effe corum, quos in cursu pertranfit, sed ejus tantum ad quem pervenit; ita Christi Adoratio, cum non permaneat in ipla, fed ulterius pergat in Deum, dicitur effe ipfins Dei. p. 777. Imo alibi, Invocationem Christi, quam (ubi Res ipsius postulabant) ut summe necessariam urgebat, cunctisque suis ufurpandam imponi voluit, adeo neglectim habet, ut inter Adiaphora recenseat, qualia sc. à Deo in verbo suo, nec juffa sunt, nec vetita; adeoque ut ibidem recte infert, non ommino necessariam. Sic enim ille, E. pift. ad Geo. Eniedinum. p. 485. Col. 2. Tom. 1. Smaleius

Smalcius quoque in hoc, ut in aliis, Magistri fui fententiam tpetur. Cum enim pro nudo Homine Christum habeat , eum tamen invocari valt / & divinis Honoribus affici , ut Deum fallam feve Hominem deificatum, & numen fecundarit ordinis , Deo fupremo subordinatum : Verum, cum ignorare non potuit , Deum unicum celebrari à Mose & Prophetis, fc numen illud fuprenium, cui foli debetur Invocatio, atque Adoratio Divina; veteres item passim ashrmare, Christum olim apparuisse Patriarchis, di-Aumque Jehovam, & divinis Honoribns affectum fuisle ( adeo passim & constanter, ut Tertullianus inter cæteros Articulos & hunc ponat, in fua regula Fidei. De præsc: adv: Hæret. cap. 13. ) quem tamen ipse, cum fuz Secta Hominibus, pro mera Creatura habet, neque prius existente, quam ex Spiritu Sancto incarnatus fuerit, in utero B. Virginis; ut hunc geminum Honorem Christo asserat, cogitur, tum vilipendere Doctrinam Mosis atque Prophetarum in hac re utChristianorum Fidei haud correspondentem; tum affirmare, cultum divinum merz Creaturz legitime exhiberi posse, & Angelis creatis olim actu exhibitum fuisse, ex concessione Dei. Sicenimille, in Exam. 100. efrorum -Non eft certum, Deum ob naturam divinam pracise colendum effe. Err. 8. Unum tantum Deum colere, qui fc. est Deus summus natura, & Independens, est Judaicum quid, & quodammodo Abnegatio Christiana Religionis. Err. 15: Parum ourandum est Christianis, quid Prophete dicant de cultu Dei unius. Err. 16. Poteft Dens pracipere, ut quicunque vel Angelorum pro Deo colatur. Ett. 17. Angelis, qui fum Dii calefter, divinum cultum tribui poffe , & reipfa tributum fuisse in vetere Fædere, nemo inficiati potest - Sem course m noitres peccare, deb tarem.

Per not obligat Dei grassprum quantumun etiam ca sum moffrum Superet ; & Saviny oft , de Teiple du tare, an rolle com intelligas, quan dubitare, as De Aliquid pracipioni fit obsemper andum. Commifi Dow na two Mud heret, cum nondum exaltatus effet fie In Christus , Cr Mediater Des deque Hominson con-Stinutus. Nunc autem, postquam inter Deum & Hominesmedine confessie Dominus Ilfus, ita funt reformati Angelorum Throwi & Danimationes, ut divioum blo. weren loss ab Liominibus exhibert, net Dens solie, the ille permittant. Earl 100. Interim, bunc honorem divinum, quem ut Christo debitum afferit, non vult offe Ili parem qui Patri five Deo fummo debetur. Hee enim adjicit Chiffus pari abfoluse entre own Dea men of colendus. Ib. Err. 75. Idem in Resp. ad nov. month, part. a: cap. 8. p. 80. ita differit. -- Si Anni quet as , que confecura oft Apostolorum Tompos a & ba Chemu durar , pro Dec non haber eum , qui of Subordin manus; quid mixum, fi confideretur, quod S, livera pofantur , Defectionem à Fide verturam ; & funuras eas, qui non fint confessari Jesum Chrostum qui in carne venit, & ipsum qui cos redemit ; & co prolapsures nemine teme Christianos, justa Dei Judicia adaltos, me mendacio credam.

5. 67. De Redemptione notita per Christum, sive liberatione à Peccato & morre; de illius Sacrisicio propitiatorio, Sacerdotio, merito, morte, officio Prophetico, descensu ad Inferos, Resurcectione, Glorificatione, selsone ad dextram Patris, & Intercessione pro Ecclesa, pariter sentium contra fidem Catholicam. Redemptionem proprie dictam negant, & Metaphoricam duntaxat elle volunt. Pretium item Redemptionis abnegant, sive persolutionem popularum nostris peccatis debitarum. Sacriscium Christi

in

ri

for

A

Christi propitiatorium pro peccatis, & ejusdem intercellionem pro nobis apud Patrem in Coelis, in quibus munus illius Sacerdotale pracipue confiftit, pariter destruunt aut deprayant. Sacerdotium nempe illius figuratum effe volunt, ut & Intercessionem apud Patrem; & mortem Christi solummodo Praparationem quandam ad facerdotium fuum obenndum. Negant quoque Christum elle Redemptorem, Mediatorem, aut Servatorem proprie fic dictum, viz, respectu liberationis à peccato & morte, sed figurate tantum, & aquivoce, nimirum, quod viam falutis nobis verbo annunciaverit; miraculis, effutione Sanguipis, & Refurrectione confirmarit , vite exemplo, & refurgendo à mortuis, viam falutis oftenderit ; quod vitam æternam nobis daturus fit. ut minister feu Instrumentum conferendi illam : quod fit Mediator folum fub ratione Internuncii, inftar Molis, cuius officium fuit, non Deum Hominibus placare, sed de voluntate Dei Homines admonere. Denique, quod nos Deo reconciliaverit. per simplicem in Gratiam receptionem; non autem Deum Nobis, per alicujus pretii Colutionem, & acceptationem. De his enim ita Smaleius Pontifex legalis ad oblationes proprie dictas constituebature at Christus nather Pontifex ad Oblationem improprie di-Ham confitutus eft , & improprie , as omnino metaphorice, & allegorice namine facerdorit insignisur. Resp. ad nova Month part 2. cap. 13. p. 129. Idem in exam. 100 Errorum, allerit, Christum metaphorice & improprie appellari. Sacerdatam, neque absulifa fe verum Sacrificium, fed metaphoricum Voces Sacrificis Oblationit, & biterfellarianis, quibas mirio Apostolog in Epift ad Hebrear , improprie & figurate accipi mocibus co plunafibus allegoricis è lege Mofai-

ca translatis. Christum in Cruce non feipfum facrificaffe, nec obtulife Deo pro Nobis. Falfum effe , Christim in Terru purgationem Peccatorum fecifio. Chriftum in Ca. lie primum , factum effe Pontificem , & ibi Sucrificium fuum primum obtuliffe. In Christi facrificio, nulliam (proprie loquendo) locum effe voluntati Christi, ut in aliis Actionibus. In liberatione nofte a per Christing, Nemini quicquam pro nobis solutum ita ut improprie dicatur Redemtio. Chrifium non effe faterdotem feeundum ordinem Melchisedech, quoad ritum Sacrificandi. Chrifrum paffione fua & morte, non proprie meruiffe fuam Exaltationem, quia fc. Apud Doum nullus Merito 16. tus eft , cum nullum debitum fit ex parte Dei. Dens exactoaro, id eff gratis donwoit Christo exaltationem. Hac ille Erri 57-67. H.nc eft, quod Meritam mortis Christi omnino negent. Sic itaque Catechismus Racoviensis. p. 177 .- Etsi nunc vulgo Christiani sentiunt , Chriftum morte sua nobis salutem meruiffe , & pro Peccatis nostris plenarie satisfecisse, tamen ista Sementia eft fallax & erronea, & admodum perniciofa. Smalcius quoque Meritum Christi penitus tol. lit, tam Sui-Iphus respectu, quam bumani Generis Non promeruit paffine fun Christus; it nomen baberet supra omne Nomen; sed propter puffionem; boc est non sine Passione, ex divina Gratia confecueus est Suam Sammam Dignicatem. Resp. ad nova Monst. parti 2. p. 114. & postea-Falso afferit Smiglecius, Chris from in Ter ris purpationem Peccatorum fecife. 1b. c. 13. p. 132. Merhum infert conttionem in Des ail mercedem reddendam, Err. 130. Ex digmonte pers Sona non Jumitur valor Actionis. Ett. 1 40. Hec item ibidem habet contra Meritum Christi ono veniam Peccatorum, reconciliationem cum Deo, & viram eternam nobis acquifivit, fc. in Examinity.iq Br torum.

fu

72

rorhm. Ubl afferit, Christum nobis Deum non reconciliaffe nec ex offenso placatum reddidiffe. Deum ex fe , & fua Sponte propitium fuiffe Hominibus , abfque Cujulquam reconciliatione. Modum , quo fanguin Corifto dicimur redempti ; eum effe duntavat , qu Sanguine Chriffs fu novum Fædus confirmation & & codem fangaine nos commovedmen ad fpem Gratie divine Christusque mediame fanguine fuo confecuent fit potestatem nos salvandi seu a morte liberandi. Des Hon effe ullum Pretium datum pro nobis. Deum Patrem dici bene poffe , nos dequifiviffe Sangnine fuo ; quin Sanguis Chrifti Sanguis Dei dici poreft: Sanguinem Christi non effe , proprie dicenda , efficientem caufam remifionis peccatorum', fed caufam administram , vel ime qua non; Dei vero Gratiam effe canfam effettricem remissionis Peccatorum. Christum Peccatorum nofrorum poenas in fe luendas fufeepiffe. Nufquam in Soristura legi de oblatione Corporis & Junguinis Obrifti. Non remitte nobis Peccata propter fanguinem Christi, nec Sanguinem hunc commovere Deum ad remittenda nobis peccatus Christim vitam aternam nobis non comparafe. fed paratam d Deo ammiciaffe; neque effetiffe, at nes Illam d' Deo fonte oblatam ampletteremur , & confequeremier. Christum non babuisse ullum Sanguinem; cum per Spiritum deernum fefe obsulit Deo. Sanguinem Chrifi dici in Scriptura pretiofum, non quod aliquem valerem pretti habeat , fed quod fit fanguis aterni Fæderis. So la Chrifts morre peccara non effe expiata, fed & Res furrectione; & feffiene ad dextram patris, & Interceffione. Denique Christin fangnine lus pro nobis fufo, veniam peccatorium non imperraffe. Hæc ille , Err. 47-72. Tenent infuper Patres in Vetere Teltamento ; per Christum it Mediatorem, adeoque per Ipins Paffionem & morrem, justificatos & fatvaros non fu-ЩĒ

i

1

Ħ

'n

iffe; aut per Fidem in Illius meritum; necnon, eos, qui ante Christum fuerant, sub eodem vetere Testamento, dicunt habuille tantum Promissiones temporales, Doctrinam vero de remissione Peccatorum per Melliam venturum, non fuille iis notam; neque vitam eternam illis promiffim, aut Spiritum Sanctum. Sic etenim Smalcius in Exam. 157. errorum. Hac dogmata statuit. Christum non omnibut effe promiffum, fed Abrahamo primum, & ejus posteris. Christum in lege veteri non fuife necessarium Hominibus ad Salutem. A initio mundi, fideles in Meffiam fidem non habuiffe ; arque adeo, fidem in Christum ad Justificationem men fuife requificam. Fidem implicitam, fen confusam in Christum ( quam aliqui dicunt , Homines sub vetere Fordere habuisse), nibil conferre ad remissionem Peccasorum. Fideles in lege veters nibil de fruitu mortis Christi Scivifie. Ante Christi Adventum, Pecsara non effe Hominibus remifia propter Christian. Ett. 38. 46. & paulo post -Christus non est mortuus pro illis, qui ante ipfum fuerunt, Err. 74. Deinde, hæc adjicit contra meritum & fatisfactionem Christi, quibus femper innixa est Ecclesia Catholica, ut unico Jalueis nostra Fundamento, & Spei Christiana fulcro famillimo, que tamen à Smalejo cum fumma andacia & petulantia rejicinntur, ut ex infra-dictis patet. Ift a per facisfactionem Christi, of meritum Redemptio, tum S. literit, tum fane Rationi, contraria eft. Gratuita peccatarum Remifio cum fatisfactione punvas. Error crafius est dicere, aliquid nobis per Chris from proprie comparatum effe, fc. vitam aternem quam apud Deum paratam, procuravit nobis, & procurat. Christus mon folum non fatisfecit, fed nee fatisfaçore potuit. Sanguinis Christi valar non eft infinitus. Dogma de fatisfactione Christi , monftrofum eft. Deus pro peccatis

fee

tia

73

tor

mo

ftu

Epi

constitutiofacere non perest, mist & namen divina patinine. htt. 79. 86. & paulo prius... Deut perest per Christian percata remistere, & samen crishere ei, qui in Christian non credity modo in Dram credar. Brt. 27. Hale ille ibidem, quie ad superiora referel postune,

Quod spestat ad officium Christi propheticum; negant cum instructum suisle Omniscientia ad istius executionem requista, ab ipia Nativitate, & virture shypostatica unionis; seil quod aliquanto Tempore ante initium Ministerii, in Cestum ascenderit; ubi cum Doum Patrem viderit; & ab codem edostus fuerit; rursus ad homines docendos descenderit. Ita Smalcius affirmat, Christium bis ascendise in Calum, senel in vica, secundo post moviem. Ert. 73. Quod item tempus sottiniat esse issue, quod in descrio jejanus consumpsis post Baptismum, & Descendum S. Spiritus super cum in specie Columba; sicut Moses rotidem Dies, noctosque jejanans in monte Sma, legem à Deo receperat, straelitis communicandam. Sic ille, De Divin Christi cap. 4-p. 13.

Per Descentum Christi ad Inferos, pihil aliud significari volunt, quam eum verissime mortuum fuisse, et propriissime, it quivit aliut stome mortuum fuisse, et propriissime, it quivit aliut stome mortuu. Ita Smalcaus ibidem. cap. 33. vel permansionem in statu mortu à que nulla humana ope, nullit natura viribus, ad superos, Terramque viventium, id est, ad vitam, vitaque Altiones praterquam sole insuperabili Des Porentia, redire quissquam valent. Ita Schlicht. in Symb. p. 73. At, pace illorum, Descensus hic significat motum ad locum, non permansionem aut quietens, que morus opponitur. Apostolus item assimuet, Christium descendisse in Inseriora Terræ, et in Abyssum. Eph. 4. 9. Rom. 10. 7. Que verba haud intelligi possure.

funt de sepultura Corporis Christi. Veteres item uno sere ore interpretantur hunc Descensum de Anima Christi in statu Separationis, quando ivit de Successiva sive in Domum Inserni, mimirum in Habitaculum Animarum separatarum, ubi & permansit usque ad horam Resurrectionis, cum Corpori suo denuo unità est. Atque hoc ex eo patet, quod sient inde reduxerit Animas quamplurium Sanctorum, qui paulo post illum, e Monumentis suis resurgentes Hierosolyma ingressi sont en multis manifeste conspe-

Ai Mat. 27. 52, 534 Jaroften in tomismi etas stoy

Christum propria virtute è mortuis refurrexisses non folum negant, fed & cum tifu atque indignatione rejiciunt. Quid enim magis, vel rifu digium, ait Socious, vel à veritate alienum, aut videri, aut effe potest , quam eum , qui mortuus fit, seipsum in biram revocare? Sic ille, Difp. de unius Filii existe Smaleins item hoc Dogma fic irridet - Fabula eft, Chris stum aliquam virtutem in Resurrectione declarabe que, ut falla eft ; ita feipfam etsam deftruit : Falfa eft, quia Dei Patris virinti diferte boc tribuitur in S. lites ris, quod Christus ex mortuis refurrexit: Seipfam defruit; nam fi Christus mortuus fuit, quemodo omnipo. tens fuit, vel quomodo aliquid in Resurrectione dectarare potnit? cum mortui, ut non funt , fic etiam nibil agere possint ; & si aliquid agant, jam boc ipso mortui non funt. Reip. ad nova month part. 2. cap. 21: pag. 190. Catechifmus quoque Racovienfis dicit, Illes falli vebementer, qui dieum Christum excitaffe Seip: fum à moreuis. p. 216. Attamen fi Christo ipfi Fides, ut Potestatem habuit ponendi vitam, ita & eam denuo affumendi. lo. 10. 18. Neque dubium est, quin præltiterie Promissum Judais factum, solvite Tem plum hoc (de corpore tuo loquens) & in tribus Die bus

bi

ta

in

qu

ta

Juri

bus fuscitabo Illud. Ib. cap. 2. 20, 21.

Dicunt etiam, Christum non habushe corpus immortale fatim à Resurrectione , sed tunc demum , cum in Calum translatus eff. Sic Oftor. Inftit. cap. 41. & Socinus -- Non est Chriftus Jefus, quamvis, ut non amplius moreretur, à mortus excitatus, immortalitatem fui Corporis, & Gloriam adeptus, nifi cum in calum translatus eft. Sic ille, de statu primi Hom. c. 8. p. 236. Smalcius Socini Dogma confirmat, quando ait. Christum post Resurrettionem Immortalitatem veram non babuiffe, quamdin in Terris commoratus eft. Alferit autem , Christum factum effe immortalem per & post Ascensionem in Calum. Relp. ad nova Monst. part. 2. C. 21. p. 193. & paulo post, negat Corpus immortale oculis corporeis videri poffe, aut Manibus tangi, cum Immortales Deo similes sint, qui nec videri potest nec tangi. Sic ille Ib. p. 195. Proinde, negat Stephanum & Paulum Gorpus Christi immortale oculis humanis aspexise. lb. p. 194. At si hæc sententia aliquid virium habeat, aut Ratio, à Smalcio allata, S. Scripture renunciandum elt, que non femel fatis diferte afferit, Sanctos post Refurrectionem in Corporibus glorificatos, & Christum Dominum in Gloria sua visuros & se invicem. Negat, insuper, emnem Potestatem in Cielo & in Terra reipfa datam fuiffe Christo cum hanc fibi afferuit. Matt. 28. 18. Paulo poft vero dandam fuife contendit. Ib. p. 195. Atque alibi, negat Christum, cum post Resurrectionem diceret, Accipite Spiritum Santtum, dediße illum reipla, fed tantum pradixi be, qued dandus chet, fc. per Attatum in die Pentcooftes. Exam. 157. Err. 24. Ibidem quoque eadem Dogmata repetit, ne ab eo temere prolata existentaremus - Christus cum Corpore mortali re-Jurrexet & Filins Des factus eft. Err. 31, 32. Corpus

Jincal

immortale ocutis mortalibus videri non poteff. Err. 116. Paulus vere Christum non vidit, neque Stephanus. Etr. Fir 121. 117. Corpora immortolia tangi non pofunt. At S. Scriptura e contra affirmat, Christini in Cor. pore fuo gloriofo, tum à Stephano, tum à Paulo conspectum fuiffe, non inane Phantafma, non Angelum in forma Christi, non iplam Christi Denatem, que prorfus invisibilis eft. Stephanas dicitur intentis in Colum oculis vidiffe Colos apertos & Filium Hominis stantem à dextris Dei. Act. 7. 45. eundem certe quem jam expiraturus fic inter orandum allocutus eft, Domine Jefu, fuscipe Spiritom meum. v. 50. Ille quoque qui Paulo apparuit eumque in via prope Damafeum allocutus eft fe Jefum Nazaremum vocat, lb. cap. 9.4. & 22.8. Ananias item, ab eodem Jehr præmonirus, & ad Paulum miffus, ut ihum bapei. zarer, oculosque Ilhus aperiret, satis clare idem affirmat .- Deus, inquit, Te defignavit, five preordimovit, ut videres Justum illum, "O audires vocem ex ore ejas. lb. v. 14. lpfe quoque Paulus ad Corin-Apparitiones, quibus se visendum exhibit oculis Discipulorum post Refurrectionem, viz. Cepha, Jacobi, underim Apostolorum, Fratrumque quingentorum una congregatorum, tandem hæc adlieit de femetipfo - Noviffime autem Omnium , ranquam A bottive, vifus eft mibi. I Cor. 15. 8. Quod autem Ohrikus, flatim à Refurrectione, corporis fui linmortalitatem consecutus sir, ex co fiquet, non folum quod, pro libitu fuo evanuerir ex ocutis Difcipulonum. Luc. 24. 31. clauffque januis ad eos non femel introiverit. Jo. 20. 19, 26. ( que Corports fui! naturam arque conditionem plane mutatam oftendunt) fed ex difertis ejuidem A postoli verbis, ubi inquit

10

D

Ct

au

po

oft

ma

mo

N

Ca

cin

imp

1.55

inquit .- Christus refurgens (fen potius, excitatus, inghis) ex mortuis, non amplius moritur; mors ei non ultra (vel amplius) dominatur. Rom. 6. 9. Quinimo, fi Christus in Corpore mortali refurrexerit, Corpus illius in statu minus perfecto fuiffet per quadraginta Dies, quam corpora Sanctorum post Refurrectionem, cum illa starim immortalitatem induitura fint, & mors illico absorbenda sit in vi-Moriam - feminatur, inquit, Corpus in corruptione, furget in Inco ruptione. Seminatur in Ignobilitate, furget in Gloria. Seminatur in Infirmitate, futget in virtute. Seminatur Corpus Animale, furget Corpus Spiricale. 1 Cor. 15. 42, 43, 44. & paulo post -Cum mortale hoc induerit immortalitatem, tune fiet fermo qui scriptus est, Absorpta est mors in victoria. Ib. v. 54. Equidem, de Christo memoratur in Evangelio, quod non folum Corpus fuum Discipulis tangendum præbuerit, sed etiam quod cum eis ederir ac biberit post Resurrectionem. Hoc autem fine dubio fecit, non quod victu indigeret ad mortale corpus sustentandum, sed ut veritatem Corporis oftenderet, ejuidem Corporis quod in Sepulchro conditum est. Unde & vestigia vulnerum fimul oftendit, idene non oculis duptaxat vifenda, fed & manibus palpanda. Alioquin concludere poffemus, etiam Angelos illos, qui Abrahamum & Lotum vifebant, & cum elidem comediffe memorantur, fuille mortales & cibo indiguisse ad vitam sustenrandam. Negant ettam Christum, polt sui Clorificationem in

Negant ettam Christum, polt sui Cloriscationem in Colo, amplius habere carnem & sanguinem ita Smalcius chimalits in exam. 157. etrorum - Christus in Calo imperfectus & maculatus esser si sanguinem haberet. Etr. 1155. Corpus Christis inon habet vest igia vulnerum. Etr. 1150. Christus ratione Corporis glorios post ascensionem suam

in Calum eft Spiritus vivificans ficut primus Home ratione Corporas, fattus eft in Animam, viventem. Err. 25. Equidem dicimus cum Apostolo, Carnem & Sanguinem Dei Regnum poffidere non poffe. 16 or. 15.50 Sed cum eodem Apoltolo inte pretamur ipfius verba de Carne & Sanguine, quales nunc habemus in mortali statu, Immediate enim bæc subdit -Neque corruptio possidebit Incorruptionem. At ce: te, fi Christus in Cœlum ascenderit cum codem corpore quod e lepulchro refurrexit, & fi refurrexit in co dem Corpore quod in Sepulchro reconditum est, (ut Evangelium diserte testatur) Corpus ipsius jam in Celo glorifcatum, habet eandem fubstantiam carnis & fauguinis, quam antea in Terris habuit, etsi qualitatibus mutatis, Idem enim qui se ex inanivit ufque ad morteni Crucis, à Dep fuit in Calos exaltatus, Phil. 2.7. 11. Christi Glorificatio non peremit corpus ipfius, sed perfecit; neque aliquid de eo abstulit, sed totum extulit. Alioquin Christus non retineret nature humane Integritatem, nec Appellationis humanæ veritatem præffaret; cum ta men post Ascensionem quoque suam in Caloss imo, com in fumma Gloria venturus est ad judicandum vivos & mortuos, vocetur Homo, & Filius Hominis, Mat. 16.27. & 19. 28. & 24. 27, 30, 37, 44. & 25.31. comp: Act. 7. 56.

De Sellione Christi ad dextram Patris, qua significatur, Lignitas Deo Patri proxima, & potestas ipsi concella super omnes Creaturas in ordine ad Ecclesia sua Gubernationem in hoc seculo, & aternam salutem in suturo; non unum Heterodoxon tenet Smalcius, quo partim Rem totam mala interpretatione con rumpit, part m eam, plusquam oportet, tum adauget, tum diminuit. Sie enim ille. Sessio Christi ad

dexiram

C

u

ft

d

ej

g

SI

fp

fu

q

lo

qi

ti

G

qu

Vi

no

dextram Deigest Christi Divinicas. In Exam. 100.errorum. Err. 71. Chriffus in ufu fue Poreftatis, quam à Patre accepit, à Deo non dependet. & paulo post-Per Seffionem Christi ad dextram Dei affirmari videtur, Deum Christo, in salute Hominum procuranda, locum quodammodo honoratiorem ad Tempus concessisse-Dens ad certum Tempus Jesu Christo cessit suum Imperium Super Homines, quod ad Salutem corum attinet. lb. Err. 34. Quafi Rex fummus exuat fe Imperio cum vices fuas ad Tempus alicui Prafecto demandat ut Pharao quondam Josepho. Quasi Regnum cœleste, quod nunc exercetur in Ecclesia, non appelletur Regnum Dei Patris, zque ac Christi, Eph. 55. Apoc. 12, 10. Quali demum mater Filiorum Zebedzi, cum supplex petierit à Christo, ut unus illorum ipliad dextram affideret in Regno suo, hoc voluerit, ut honoratiorem locum illi cederet. Sed ut in hoc nimius est, ita non longe post Christi regiam Potefatem nimis reftringit , dum ait - Christi Providemia, proprie loquendo, ad neminem Spettas , nifi qui ejus fit - curam fui tantum populi, proprie loquendo, gerit. Err. 42. At Scriptura non femel affirmat , & Smalcius alibi concedit Christum, post exaltationem fnam ad dextram Dei in Cœlis, non folum Dignitate superiorem esse omni Creatura, sed & Potestate, quam & exercet in Angelos, tum Bonos, tum Malos, & licet peculiarem curam Ecclefie fue gerat, que iplius fidem profitetur, & leges observat, neutiquam tamen Providentia sua destituit reliquum Genus humanum, quod totum redemit, & cujus falutem, tum ferio optat, tum fedulo procurat. Alioquin nunquam milisset Apostolos suos, miraculorum virtute armatos, & linguarum Dono inftructos, non folum ad incredulos Judaos, fed & ad omnes mundi

,

Ġ

4

monds

mundi Gentes ubique difperfas, ut eas per Evangelium invitarent ad fidem amplectendum, qua veniam omnium peccatorum, vicamque fimul aternam; omnibus obtulit, quicunque poenitentiam agere, fincere in ipium credere, ipius mandatis obtemperare, & rum in hac fide, rum in Obedientia legibus fins praftanda, ad finem ulque vice perleverare volue runt. Neque adhuc cellat, aut unquam cellabic hac Christi Cura acque Providencia, usquedum Ele-Agram numerum compleverit , & ad judicandum Genes humanum in line Mundi advenerit. Siquidem Apoltolorum Successores fub Christi auspiciis , huic facta Militiz fedulo incubue runt, ut crucis vexillum ubique circumferrent, Evangelium apud exteras gentes clara voce divilgarent; &, Inbactis Erroribus atque vitiis; quibus fub Satana Tyrannide devincti jacebant cunctos ita liberatos in Christi Regnum transferrent, Iphulque falutari Jugo forderent.

Denique negant Christum jam glorificatum ve re pro nobis interpellare, feu intercedere apud Pa trem in Colo ; ex eo nempe, quod hoc repugnet potentia divina Christo concessa; cum is, qui proprie orat, Poteltatem omnia faciendi non habeat Ideirco, Interpellacionem hanc dicust elle plane figuratam, qua nifiil Afrid fignificatur, quam to sam illam Porestatem, Christo divina Benignitate contigiffe; que fentu , Interpellare erit , potentia à patre accepta, Noftri curam gerere. Christim in calo, inquit Smalcius, non nifi improprie imerpellat pro Nobis. Exam 100. Err. 72. Et Catech. Ral cov: Cam Scriptura teffutur, Christum ove mbis the perpellare, non fir properies, as fi ille pro nobie preces ad Deum propose fundami leve emin final non confi fie

П

di

lie

tr

ce

ph

ftr

ipi

III

Tra

pu Ge

fir cum perfetta Ipfene poteftate , quam Dens ei ve ipfa conceffit, & ob quam ipfe Rex nofter oft : Vorum to fit , at in Memibu nostris infigatur prorfus Poreflatem omnem quam Chrift w babet , non ex fefe ba bere , verum Dei patris Dono; & ita omnia Opera efficere, at fi ad en efficienda virtutem y Precibu intervemienribus, fidinde obrineret. Id vero Spiritus San. Am propieren facit, in Patris Prarogation & Emil nemia integra & inviolabilis perfifiat. Pag. 231. So. cines preterea hue mire torquet illa Christi verbal Jo. 14. 13, 14. Collata cum. 19. 16. Quicquid petierieis patrem in Nomine meo, dabo vobis. Com Chriffin , ait , fo fatherum dioir , quicquid patrem Dem in ipfins nomine rogarent , fatis figniscat, Rogare patrem in Christi nomine nibib Aliud esse quam patrem rogare, ad ipsum Christian preces dirigendo. Sic ille, Epilt. de livoc. Christi, p. 355. Tom. r. led e contra. Licet non existing memus, Christum in state Glorie collocatum, pro nobis apud patrem nunc intercedere; quemadino dum olim in Terris, nempe more supplicis, flexis genibus, intentis in codem oculis, chamore vahdo, & fachrymis manantibus; credimus tamen com Scriptura & Eccllelia Catholica, Christum fatis proprie dici polle pro nobis intercedere, & Preces noffras Dee Patri offerre, ut apud illum acceptie fint,& effectum frum confequentem in gratiam precantin. Modum quidem nessimus quo Preces Notitras fic offert, & pro nobis intercediti, sed Rem iplam facis teftatam habemus in S.Literls, que affire mant Christiam in Colos exaltatum ad Patris dexui tram federe acque Hire pro nobis intercedere, Conpus form, quod ohm creefixem est ad humanum Genus Patri dio reconciliandum, & ad comparans dum

dum ea omnia quæ ad Ecclesiæ Salutem conducunt. eiusdem Patris oculis continenter offerre; que conferunt Christum cum Mose & Aarone, qui p q Dei populo intercessisse memorantur; & cum Sace dotibus Aaronis Posteris, qui cum suffitu ad Altare Incensi, Preces istins Populi Deo offerebant qua Christum appellant Mediatorem inter Deum Patrem, & Homines guemadmodum Mofes olim inter Deum & Ifraelem; quæ demum jubent nos preces no. ftras Deo Patri offerre in nomine Christi, id est, illius Meritis, Mediationi, & fumme apud Patrem Gratize confisos .- Quis est qui condemnet ? Christus is est qui morcuus est, imo vero qui suscitatus est, qui etiam est ad dextram Dei, qui etiam interpellat pro nobis. Rom. 8. 34. Idem confertur com Mose Mediatore. Lex per Angelos ordinata eft, in manu Mediatoris. Gal. 4. 19. Mediator autem non est unius, Deus vero unus est. Ib. v. 20 Adhortor ante omnia, ut fiant Deprecationes, preces-Pro omnibus Hominibus-Hoc enim bonum & acceptum est coram Servatore noftro Deo, qui vult omnes Homines falvos fieri, & ad agnitionem veritatis venire. Unus enim est Deus, unus & Mediator Dei & Hominum, Homo Christus Jesus, 1, Tim. 2. 1-5. Nemo Sibiipsi fumit honorem [Pontificatus ] fed qui vocatur à Deo. ficut & Aaron. Ita & Christus non iple fibi hunc Honorem tribuit, ut heret pontifex, fed is qui dixit ei Filius meus es Tu, ego hodie genni Tei Heb. 5. 4.5, Christus, propterea quod manet in atternnm, habet perpetuum Sacerdorium. Unde & falvare in perpetuum potest cos qui per ipsumaccen dent ad Deum utpote semper vivens ad interpely landum pro eis. Ibid. Cap. 7024, 25. Denique confer min

a

5

qr

at

tu

Sc

confer Actionem Zachariz cum Angelo Apocalyptico. Legimus enim, quod secundum Ritum Functionis Sacerdotalis Zacharias fortitus fit munus fuffitus faciendi ingrediendo in Templam Domini. Tota vero multitudo Populi foris precabatur tempore fufficus. Luc. 1. o, 10. Tum alius Angelus venit, & stetit apud Altare habens Thuribulum aureum. & dati funt ei fuffieus multi, ut offerret cum Precibus Sanctorum omnium fuper Altare aureum, guod est ante Thronum. Akendit autem femus Sufficuum cum precibus San torum, è manu Angeli, in confpectu Deir Apoc. 8. v. 3, 4. Hic autem Angelus representatur in visione, instar Sacerdotis suffitum adolentis in Templo, nostrique pontificis vividam Imaginem gerit , qui noîtras Pretes Deo patri offert, Eafque fua iplius Interceffione comitatas, quali fuffitu fuaveolenti, purifimoque acceptiffimas illi reddit:

6. 68. Spiritum Sanctum nolunt elle Personam. Deo Patri & Filio coequalem, fed virturem istam duntaxat,& efficaciam utriufque, per quam operantur, quicquid Supernaturaliter operantur. Smalcius in Exam. 157. Errorum allerit - Spiritum Sanftum in Deo, effe Proprietatem fen Attributum, ficut Sapiemiam , atque Juftiriam. Err. 132. & Paulo polt -Spiritum Sanctum non effe wum, fed Plures, cofque dignitate inequales, fer pro diversitate Donorum. Err. 137. Cur autemanon pari Ratione , fapientias gnoque & Bonitates multiplicat in Deo pro diverfitate effectuum, & imparitate Oraduum Sapientia atque Bonitatis qui in diversis Creaturis spectantur, Ipsis à Deo summa variétate communicati? Schlichtingins quoque in Symbolum. p. oo. vocat Spiritum Sanctum , Virtutem illam , qua Homines

の有性がある方

fibi charos peculiariter fanttificat, Dei Afflatum, manima virturis & efficacie; ime, ipfam Dei virtutem O efficaciam, per quam Dons O Christus omnia que ve line in iis vel per cas, qui Illo afflantur, peragum; & viciffim, qui ille afflantur, omnia que Natura vira bus non poffunt , per eundem efficient. propteren , tumid, qued lofe Dem & Christini, per Spiritum fuum, vel agunt, vel fognemer; tum id, qued ipfo affiati per emidem Spiritum Santtum, fimiliter vel faciunt, vel logunotur Spiritui Santo afcribitut: Sie Spiritus San En nobis dat , quid & quomode loquamer ; not fan Etificat docet, illuminat, myfteria Dei nobis revelat; my ducit, regit , consolatur , roberat , them in nobis efficies nempe quia hac Omnia Dem & Christin per enen for ciunt. Idem in noffris Cordibus clamat , Abba Paters Scrutatur Profunda Dei , o novit es que funt Del niminum quie nos per illum clamamu , ferutamir novimus. Similiter in nobis & pro nobis loquiser ? futura predicit, de Evangelio testarur, Miracula patrat , Mundum arguit , Episcopos constituit , legatos mittit , decernit , cum hac Omnia Dem & Chriftus accedente nofira bis in omnibus opera as Ministeria; per Spirisum Santum peragane. Properea , has omnia , atque His similea , & Deo , & Christo , & Spiritui Santto & Illis, qui co afflati, Talium funt Administri, adscribi folent - Cum unu & tdem Spiritus dicitur dividere unicuique Seorfim, prout vulta divisio Donorum, & porro voluntas, es tribuitur ad similitudinem corum que voluntate, propterea, diver simode agunt ; & quatenus divisionis Donorum medium est , seu Infrumentum Divinum quod à divina vu lumate regisur. Hac Ille. At ex Adverso, etfi mis nime difficeamur Spiritum Sanctum quandoque ace cipi in S. Scriptura pro Dei Potentia; five efficacià inter

at

C

7,

23

fur

inter operandum, & quandoque pro Donis Spigitus Sancti in Homines collaris Cique figurace hujusce vocis Acceptiones funt.) quoties tamen proprie accipitur, personam designat, Personam divinæ ellentiæ participem, eamque ordine tertiamin S. S. Triade, Siguidem expresse appellatur Dens. Act. 1-134 & Adjungiture Doo Pairi 1 & Filio ( quos omnes pro personis habent but ejustem Watura , parifque Dignitatis particeps in formula Baptitmi, Benedictione Apollolica & officio Teftis de Corlo Matt. 28. 194 20 Cor. 13. 10th 11. Jo. 5. 7. Nos dicimen Dei Templa, eo qued fimus Templa Spiritus Sancti 1, Cor. 3. 16. 17. & 6. 19, 20, & 2, Cor, 6,146, Talia illi tribunatur in S. Literis, que Persone foli proprie konveniunt, eique divina; ut voluntas, & Distributio Doporum Superpaturalium 1, Cor. 12. 4. 11. Creatio. Plal. 104 30. & 33. 6. lob 26. 18. Regeneration In. 13 5, 6. Tit. 12. 5. Santification Rom. 15. P. 16. In Cor: 6 to Unctio Christi Luc: 4. 18. Testificatio de Christo, Jo: 19. 26. Instru-Aio Apostolorum. Jo: 16, 13, Missio Prophetarum fub lege. Ifa: 48. v. 16. Vocatio Apoltolorum, & Constitutio Episcoporum sub Evangelio. Acts 13. 2. & 20. 28. Immensitas feu ubiquitas. Pl 130 3. Omniscientia, 1, Cor: 2. 10. Omnipotentia demum Illins, & Æternitus, apparent ex Operibus Cre. ationis; nection ex eo, quod vocetar virrus Altiffimi , & Digitus Dei fe: Luci 4: 35. & 11. 20. Cum Matt: 12, 28. Dicitur item Jehova. Ifa: 6. 7, 8, 9. Cum Act: 28. 25 Et Deus Ifraelis. 2, Sam: 23. 2. 2. Equidem, non inviti concedimus, Deum Patrem, & Christum, iftos affectus à Schlichtingio Supra memoratos per Spiritum Sanctum operacioni Spiritui

Spiritui Sto. vulgo tribuuntur in Scriptura. Sed quomodo inde concluditur, Spiritum hunc non effe Perio. nam ab utroque diftinctam?non magis lane, quam FL. lium Dei non elle Perlonam à Patre distinctam, quia Pater per illum dicitur lecula fecille. Heb. 1. 2. onnia creasse, tam in Coolis, quam tuper Ferram. Col. 1. 16. eumque mifffle uf vedimeret cos , qui fub lege crant. Gal: 4.4, 5. aut guod bosaph non fimus Perfone ab codem Spiritu Sancto dithicke, quoniam ii effectus ipli pariter autribuintur, quos iplius Afflatu & Adjumento præftamas ; ur Schlichtingins faretur in Instantiis modo allatis. Dicitur quidem virtus Altiffimi. Luc: 1.39. & virtus ex Alto. 1b. cap 24. 49. Sed hæ vircus, non est qualitas aliqua in Deo, ab illins effencia differens, illique superaddita ( had enim; cum simplicissima fit; nullam omnino-compositionem admittity sed substantialis, cadeinque cum ipla Dei Natu. a. Unde idem Spiritus alibi, non femel, Deus appellatur. Cujus Rei veritas adeo manifelta eft, ut coegerit Eniedihum infignem Sociniamismi vindicemi, difertis verbis agnolcère, Spiritam Sandum, non accidentalem quandam, fed fub-Stantialem Dei virentein effe, idque, quin quioquid eft in Deo , Substantia est. Atque hoc insuper addit; Quando Sociniani docent , Spiritum Sanctum effe Dei virtutem, cos boc tamum velle, Quod Dens fit illa virtus & Potenting & viciffim , quod Potentia illa fir ipfe Deus. Sicille, Explic: loc. Vet: & N. Telt. p. 288, 289. Cum autem lubjungit, negare fe cum fuis, Spiritum Sanctum effe Perfonam Substantialem, a Patre Filio distinctam; manifeste redarguitur ab ipio Christo ubi assirmat, Paracletum, sive Spiritum Sanctum, mitti à Patre, & à Patre procedere; mitti item in nomine suo, & à seipso metti. Ego rogabo Patrem!

for

C

ĆI

de

DI

m

tu

qu

Patrem, & alterum Paracletum dabit vobis. Jo. 14. 16. Paracletum, qui elb Spiritus Sanctus, mittet Pater in nomine meo. 1b. 26. Cum venerit Paracletus, quem ego mittam vobis à Patre, ( Spiritus ille veritatis, qui à Patre procedit ) ille tellabitue de me. c. 19. 26. ex quibus patet, hos Tres effe personas inter se distinctas. Inter se enim necessario discriminantur mittens, & millus, & ille, cujus nomine Aliquis mittitur. Quod vero adjicit Schlichtingius in loco supra citato, Voluntarem & Arbitrium, tam in vales fermone, quam ip S. literis, variis Rebits per similitudinem tribui, cum earum Actiones effectaque variant & modo fic, modo aliter fe habent. Sie ventus dicitur flare, quo valt. To. 3. 8. quia , modo in hanc , modo in illam Partem flat. & napes circumagi dicuntur à minimo Gubernaculo, quocunque Impetus Gubernatoris doluerit. Jac. 3.4. Net minus Instrumentis ipsis, eorum, qui per illa libere agunt, valuntatem tribui folere, it cum dicimus, oculor afficere quo velim, Anres audire que velint, manum largientis dare que velit, & quantum velit, & cui velit. Vera quidem hæc funt, fed admodum infirma fui Dogmatis præsidia contra Fidem Catholicam de Spititu Sancto. Quis enim nescit, per ea metonymiam non raro Accidentibus adictibi, que funt istorum subjectorum propria, quibus Accidentia inhærent? nocnon Actiones & effectus animantium proprios ; Rebus inanimatis per Profopopæiam attribui? Sed quam infirmum, imo quam abfurdum est, hinc inferre Spiritum Sanctum pon elle Pe fonam ; cui omnes norze; que veram Personam proprieque sic dictant des fignant, non per Metonymiam, neque per Prolopopæiam, aliumve quemvis Tropum, fed vere & proprie convenient, eique in S. Scriptura affignant fur ?

tur? Hoc igitur Dogma, cum cæteris, in Socinianis damnetur, quod S. literis palam adversum est, & ab Ecclesia Catholica jam dudum in Pneumatomachis, & Sabellianis damnatum est

\$. 60 Negant folum Spiritum Sanctum elle caufam nostræ Conversionis, atque Regenerationis. Sic enim differit Smalcius contra Frantzium, Ic. Difp. 8. Quod ait Frantzins, unum & Jolum Spiritum Sanctum efficere ista emma virtute & operatione Jua . (wiz. in ternum Affensum verbi Divini, Conversionem ad Deum Agnizionem Christi, & Fidem in illum ) hoc est falfum, Certum est, Spiritum Sanctum nibil operari in co , qui fe aprum & obsequentem non prabet. Idem afferit, in nobis quoque fitum elle, ut credamus Evangelie prædicato. Sic enim ille-Si boc falfum eft, quod, me affirmantem facit Smiglecius , eur pracipitur its , qui audient Evangelium, ut credant Evangelio? nam f naturaliter, & absque alia Gratia, credere non poffim, frustra id illis pracipitur, & Dem multarum Re rum absurdissimarum accusari patest, qui se id tentat quod ipfe novit impossibile effe. Exam. Err. 157. Err. 105. Idem alibi affirmat , Regenerationem noftram nullo medo folius Dei Opus dica poffe, fed requirs ad eam, Hominis voluntatem, & Ationem. Refp. ad no. va Monft. cap. 2. Alerit item, Regenerationem fpiris tualem non effici per Spiritum Sanetum, fed illum damum jam Regeneratis dari. Sic de, Ib. cap. 20. Hine, grande discrimen instituit Moscorovins inter Generationem naturalem, & Regenerationem spiritualem; referente Smiglecio. lib. de Bapt. cont. Mosc. p. 75. Id. de Bapt. cont. Smigl. c. 6. p. 114. affirmat. Practicationem Evangelii, vi ha nulla modo conferre Eidemi, verbi autem auditi opera & ministerio Animum folicitari duntaxat ad credendum. Quare, ex

p

ti

to

æģ,

tra

sier ab

Ho

ea,

ex eadem verbi virtute. Fidem in Animo confurgere, fi modo probus existat. Etiam socimus in co multus est at probet in Homine convertendo aliquam Dei noticiam prærequiri, Acimi probitatem, fludiumque ea faciendi, que Deo probantur. Comm: in 1. Epift. Joan. Ibidem quoque ait - Apoftolum indicare, in nobis aliqua ratione fuum effe , ut mys ipfos puros faciamino, fe. sum Peccatorum fordibus inquivari famus. In cap. 3. v. 3. Denique affirmant , A. dultos fales, non nuero Infantes, effe fubjectum Rogenerations & faultitatis capaxi Smalcies enim afficmat, Infamem non poffe diri Sandum, eum nibil agat, ant imelligat. Err. 111. Moscorovius vero ulterius procedents excludit illos à fainte, & Redemptione per Christum humano Generi parta, fic inquiens... Cum voluntas Dei de nobis servandis, & Redempeio Christing and cos tantum reinfa persinent, qui propositat d Deo & Chrifto conditiones amplectuntur, & in isis per foftunt > & Infantes per at atem illas Condissones ad. mittete von poffint; apparet, hane Dei voluntatem, & Christi Redemptionem , in Divinis literis contestatam ad Infames non pertinere. De Bapt: cout: Smigl. c. 7.

5.70. De libero Arbitrio, & legis Divina Impletione, fic opinantur. Catech: Rac: ita de his statuit. p. 1261. Ubi novam fadus sais à Deo confirmatum vision est (sc. per miracula, & extraordinaria Spiritus Sancti Dona) ii, qui ad oredendum Evangelio apti surre, ex es quod ad confirmationem Faderls sattum trat, satis in posterum, quod crederem, babuaram. Hi vero sum, qui vel Animi probitate predici sum, vel ab ea non alieni. & postea p. 197. Communiter in Hominibus, natura exigue admodum sum viras ad ea, que Deus ab illis requirit, perficishamm, at volument K 2

ń

ü

ñ

Q

ad perficiendum ea, omnibus adest natura. Nihilominus tamen ea vives non ita prorsus exigue sunt, ut Ho. mo, si vim sibi facere velst, devino Auxilio accedente, non possit voluntati divine obsecundare. Auxilium vero suum nemini prorsus Deus denegat ex iis, quibus volumatem fuam patefecit. Alioquin Deus neque cafti. gare, neque punire jufte Contumaces poffet; quod ta. men utrumque facit. Et paulo post. p. 205. De Pre. destinatis ait Paulus, cos vocatos effe Secundum Propo-Situm; ut demonfret, eos demum juxta Propositum Dei Evangelio credidiffe, & ad falmem pradeftina tos effe, qui Deum diligum. Id vero in Potestate Hominis fitum effe, superius expositum eft. Ita quoque Smaloius de Perfectione Justitia - Perfettio abjolatissima est, quando quis nunquam, ne semel quidem, peccavit. A etiansi difficillimum fit, propter Carne Infirmitatem, ut Homo ad iftam Perfectionem reipfa perveniat, non est tamen Impossibile prorfus. Disp: 6. cont: Frantz: Sect: 4. Atque alibi - Erfi Chrifto foli conceffum fuerit, nunquam peccasse; at nec-S.litere, nec fana Ratio, nec Quicquam denique provfus probibet, ut qui antea peccavit, co perfectionis postea perveniat, ut nunquam peccet. Nam si omnia possibilia Credenti, quomodo etiam possibile non sit, at nunquam poft agnitam veritatem peccet. Refp: ad Frantz: dilpt 6. de Bonis Oper: Thef: 43. Idem lb: Thef: 48. Cum hoc Argumento urgeretur, ex oratione Dominica, Sanctos opus habere ut quotidie orent, Dimirte nobis Debita, nostra duplici hoc effugio elabintitu, at utroque mderrimo. Eorum primum est, Sanctos teneri orare pro delictis ante Cognitionen Christi atque Conversionem perpetratis; & fic , pro de dun preteritis, non pro speccatis post commiffies Sc cundim vero eft, quod cum Peccara non remittas tur,

t

C

a

h

1

Г

re

ci

tur perfecte, nisi tune, quando corum poena se. Mors aterna remittitur; ideo precationem iftam prorogandam effe ufque ad plenam vita eterna donationem. At è contra apparet, non folum ex vetere, sed & ex novo Testamento, viros piissimos, post Fidem acceptam, tum deliquisse, tum Delicta sua agnovisse, imo, Cuntis Fidelibus agnoscenda præcepisse: necnon, mortem æternam, five Pænas futuri feculi, remitti omnibus Justificatis, etiam in hac vita. Caro concupilcit adversus Spiritum, inquit Apostolus, Illique adversatur, ita ut non quecunque vultis, illa faciatis. Gal. 5. 17. In multis offendimus omnes. Jac. 3. 2. Si in luce ambulamus, ficut & ipfe [ Deus ] est in luce, fanguis Jesu Christi emundat Nos ab omni Peccato. 1. Jo. 1.7. Emundat, ait; non emundavit. Unde inferimus, etiam eos qui ambulant in luce, quamdio fic ambulant, indigere emundatione à peccato. Et paulo post-Si dixerimus, quoniam peccatum non habemus, ipfi nos feducimus, & veritas in nobis non est. Si confiteamur Peccata nostra fidelis est & justus, ut remittat nobis peccata nostra, & emundet nos ab omni iniquitate. v. 8, 9. Deinde quod ad secundum. Justificati ex fide, inquit Paulus, pacem habemus apud Deum, per Dominum nostrum Jeum Chriftum. Per quem & Accessum habemus Figurager, habuimus ] per Fidem, in Gratiam istam, in qua stamus & gloriamur in spe Glorie Dei. Rom. s. 1, 2. Quis intentabit crimina adversus Electos Dei? Deus est, qui justificat. Quis est qui condemnat? Christus is est, qui mortuus est, imo potius, qui resurrexit, qui etiam est ad dextram Dei, qui etiam interpellat pro nobis. Rom. 8. 33, 344 In Christum nunc, etsi non cernatis eum, tamen cre-Ka dentes

dentes, exultatis Gaudio inessabili & glorioso, reportantes mercedem Fidei vestra, salutem Animarem. 1, Pet. 18. 9. Nos scimus, quod translati simis de morte ad vitam, quia diligimus Fratres. 1. Jo. 3. 14. Qui edit carnem meam & bibit sanguinem meum babet vitam eternam. Sic ipse Christus ad Judzos. Jo, 6. 54. Atque alibi certos nos reddit de remissione peccatorum, per ministerium potestatis Clavium Apostolis primo concesse, & per istos ad successores sos in Ecclesia derivata, cum sc. Lilos assauti, & dixit eis, Accipite Spiritum Sanctum, si quorum remiseritis peccata,

remittuntur eis. Jo. 20. 22, 23.

6. 71. 6. Quantum ad fidem de Ecclesia Catholica, Triumphantem omnino negant, & Militantem contemnunt. Sacramenta ab ipía ufurpata vel demunt, vel depravant. Cultum Ipsius defamant quafi idolo exhibitum. Communionem ejusdem reficiunt; perpetuitatem quoque ipsius inficiantur ut & Spiritum veritatis ipfi à Christo in facula fotura promissim. Signa sive notas, quibus Ipía ab aliis cœtibus discriminatur atque dignofcitur, pro nihilo habent, at inutiles & ineptas. Denique, tura veteris Fidei integritatem, tum veræ Christi Ecclesæ Nomen atque Prærogativam; ut fibi peculiares, Cotibns fuis arrogant. Que fingula ex sequentibus apparebunt. Siquidem Eccle. fiam nunc Temporis Triumphantem diferte negant dum Sanctos defunctos nolunt secundum Animam vivere & fentire ante diem Refurrectionis quant do demum, & non prius, una cum Corporibus fuis Anime reviviscent, & quasi ex somno quo dam profundissimo expergefient. Sic & Ecclefiam Christi in hisce Terris militantem pariter vilipendunt

ja

fe

it

ci

fie

dunt . licet einsdem Christi sponsam dilectam , & omnium vere Fidelium Matrem jure venerabilem dum & iplius Doctrine fidem derogant, & iplius legibus oblequium denegant. Necessitatem & efficaeiam Sacramentorum & Sacramentalium à Christo, in ulum fuz Ecclefiz inflitutorum, vel omnino tollunt, vel admodum diminuunt. Et cum Deum, quem in Trinitate Personarum semper agnovit arque adhuc adorat , Ecclesia Catholica , pro cerebri humani idolo habeant, necesse est ut hac ratione eandem Ecclesiam, ut Idololatriz ream, condemnent. Socious itaque vult suos se segregare ab Ecclefiis Evangelicorum, ob certos quoldam Abufus apud eos, licet à Pastoribus ipsarum minime probatos. De multis rebus, inquit, quas fibi Evangelies permittunt , contrarias Des Christique praceptie , qua interim a pracipuis inforum Magistris minime approbantur , nec cum ipfius Religionis Evangelica Doctrina consentsum ( qualia funt , comubia cum Idololatris, luxu & Splendor in villu & veftitu, ludiera mullte & vane in vita Actiones ) mili de ipfine Doffrina Evangelicorum erroribu agenti, mibil dicen. dum cenfui. Tametfi dubium non est, quin bac quoqua jufta cenferi debeat caufu unicuique Pietatis findiofo. fefe ab illorum Cotibus fegregandi ( prafertim, ubi alei funt carus Hominum Christum fosum colemium qui sibi ifta non permittunt ) & iftis aliie adbarendi. Sie ille, lib: Quod Regn. Pol. p. 705 Oftorodus item hanc Secellionem heri vult, ob neglectum Difcipline Ecclesiaftica, que iplo judice, reddit Ecclefiam nomine Chresti indignam. Inftit. Cap. 20. Deinde, perpetuitatem Ecclefie visibilis, & in Terra militantis perperam afferi dicunt. Sic enim Socibus - Non oft necesso, aliquam extitife ifto Tempore K 4 (Sæculo

Seculo fc. primitivo, post obitum Apostoforam) Veram Ecclefia faciem. Neque emm eam perpetuo extituram; ufquam revera pradictum, aut absolute promif, Sum eft. Sol. Scrup: 30. ad 5. Et Paulo post-Illa Christi verba, die Ecclesia, tum locum habers cenfenda funt, cum is, de quo loquitur, fuerit in aliqua vifibili Ecolefia. Chrifti poluntas erat , ut aliqua Eoclessa foret ; mque per Apostolos colligeretur ; non tamen fequitur , quin pra Hominum malitia fieri porte erit , ut aliquando , idque per longifimum Tempu. nulla visibilis Ecclesia extiterit. ib: ad 7. idem quoque in Praf: ad has solut:- Hanc Propositionem plane damnat, viz. Qued necesse sit femper extare visibilem aliquam Etclesiam, que puram Do-Etrinam de Deo flicque ejus retiveat. Atque alibi-Ego non nego, Sub Antichrifto plenam Defectionem suisse. Antichristum vero illum magnum Hominem illum perditum à Paulo pradictum, non ante extitiffe in dico , quam Romani Pontificis primatus extitit. De Ecclesia, p. 345. Imo, non veretur afferere, hunc defectum Ecclesia contigisse ab antiquissimis usque Temporibus, nempe, quamprimum Dogma Trinitatis apud eam valuit; quod nunquam non ab eadem affertum est, ut omnes norunt, quibus Historia Ec. clesiastica veteris avi non est p orsus ignota. Sic tamen Ille disserit contra Ecclesiam Catholicam & ipsius existentiam , una com Fide Catholica , destruere molitur; sc. Animadv. 10. In Asiert: The ol. Coll. Poinan. Deum quidem unum effe ( ait ) agnosciti Universa Dei Ecclesia. Sed ita ut Unitatem in Trinitate & Trinitatem in Unitate veneretur , id vel nulla Dei Ecclesia vel cerre non quarenm eft De Ecclesia, ullo modo potest agnoscere; cum Istud humanum prorsus commentum sit eni divina veritas amnibus de ulc

nibus modis apertissime refragatur. Hæc ille. Cui suf fragatur Oftorodus. Inft. Cap. 42. Et Smalcius Difp. 8. De Ecclefia. Sect. 9. Et paulo post, ad the fin 75, 76. Negant pariter ( quod huic fuo Dogmati affine eft, illique viam præftruit ) Spiritum Sanctum, à Christo Ecclesia sua promissum, cum ea semper permansisse. Sic enim Socimus - Neque vero Spiritus Santius, qui omnem veritatem docere debebat , Ecclesia fuit promissis , sed Illis qui Fundamentum ejus jecerunt; Quorumque & Sermones & Scripta pro divinis, ac de quibus nemini dubium ullum restaret, haberi debuerunt; ut it a semper in promptu nobis fitum effet , quod ad cognoscendam divini nu, minis voluntatem , recurreremus. Taceo , quod & ifta verba [ omnis Veritas ] Alind nihil significent quam omnem veritatem, que ad jaciendum Ecclesia Fundamentum, Munufque Apostolorum probe obeundum ; pertinebat -De singulari quadam veritate fermo fit mous , idem valet , quoà onle Omnem , quod totam. Sic ille, epift, 31 ad Andr. Dudith: p. 501. Col. 2. Postremo, Socinus, ejusque socii ac Discipuli, neminem solicitum esse volunt de quærenda vera Christi Ecclesia & de examine notarum, quibus ab Hereticis & Schismaticis discriminatur; fatis antem habent, quod Scripturas ad manum habeant, è quibus instruatur unusquisque in via Salutis. Atque insuper , veritatem Dei , veramque Christi Ecclesiam, ut sibi propries, vendicare amant. Sic etenim Catech: Rac: p. 234. Non multum juvat signa vera Christi Ecclesia inquirere, cum Tibi expo-Suerim quid veram Ecclesiam confrituat; nimirum Salutaris Doffrina; quam quicunque Cutus babet & profiretur, est vera Christi Ecclesia. Qui vero Catus Dollrinam Salutarem von habet, nes profitetur, etiam-

si nescio que signa proferat atque pratendat, pro vera Christi Ecclesia haberi non potest. At tenere Saluta rem Doctrinam , cum Ecclesia Christi st natura, Signum Illius, si proprie loquaris, effe non potest, cum Sipnum iplum a re, cujus Signum est, differre oporteat. Ergo, ad cognoscendum que sis vera Christi Eccle-Sia , Satis eft cognovisse Salutarem Doctrinam. Etenim, qui hanc amplectitur, jam est in ipsa Ecclesia vera: Quare nihil est cur de notis Ecclesia quaras è qui bus Ecclesia agnoscatur. Salutaris porro Doctrina qua sit, è nostro sermone, atque collocutione discere potuisti. Præclarum fane Argumentum, quod nos fecuros reddat de vera Christi Ecclesia rite dignoscenda; quodque nos vera Ipsius membra simus; nempe, quod vera Ecclesia sit, que salutarem Christi Do. etrinam tenet atque profitetur; ifta autem falutaris Doctrina, non Alia fit quam Sociniana, que in isto Catechismo proponitur & explicatur. Seh: lichtingim pariter in Confessione Fidei, cum Symbolum Apostolicum explicuisset ex Socini Sententia ,hec adjicit - Credimu Ecclesiam Carbolicam non effe Dottrina & Fide variam, fed ubique & Omni Tempore, Initio ab Apostolis facto, unius ejus demque Dollrina & Fidei ; Iftim nempe , que Symbolo boc comprehensa est; it qui hanc retineat, vere sit Catholicus; qui vero contrarii ant Alieni quidoiam admisceat, battenus Catholicus effe non possit. In hanc igitur Santtam Ecelefiam Catholicam credimus, quia, bac omnia qua Christiani Santtis moribus dediti, femper & w bique professi sunt, pro veris & indubitatis agnoscimus. Sic ille, p. 114. Rectiffime quidem fi hoc Fidel antique Symbolum exposuisset juxta sensum antique Ecclefiz; fed pessime in eo quod illud in multis depravet, ac detorqueat, ad Hærefin Socini aftruendam

endam cumque Fidem fimul & Ecclesiam, ejusdem secta propries reddit. Smalcim demum diserte negat, sinceram Verbi Pradicationem, & Legisimum Saeramentorum usum, esse veras notas Ecclesia vera; quia se. vera & salutaris Dostrina est forma Ecclesia, utpote qua dat esse illi; & quod usus Sacramentorum maxine legisimus esse possis inter aliquos, qui tamen non sun Christi Populus; nimirum, si in Aliis Rebus ad Salutem pertinentibus errent, & impie vivam.

Difp. de Ecclefia. Sect. 6.

§. 72. 10. Ordinationem Cleri , five Ministro. rum Evangelicorum folennem vocationem atque missionem nullo modo necessariam esse volunt; sed unicuique, è contra , liberam relinquunt munia Ecclesiastica exequendi facultatem, qui se idoneum putat, & à populo pro Tali habetur. Ita nempe Socinus. Cuivis Christiano Homini licer, etiam sine speciali ullo sibi legitime demandato ejus rei munere. Charitatem erga Proximum exercere. Hanc autem Charitatem, in quo confiftat fic explicat- Cobortari Alios ad viam aterna Salutis ingrediendam & in-Sistendam, divinaque Oracula, que omnibus sunt proposita, illis explicare. Atque insuper, ut hoc fint publice, perpetuo peculiarique munere. Ad illud, ioquit, mumu comprobandum, fatis superque est, quod illi ipsi ita voiunt, qui Cobortationes iftas & exhortationes audium ; & eorum Suffragiis , qui tale munus habet, vel deligitur ad illud, vel approbatur. Atque hoc extendit etiam ad Sacramentorum Administrationem; hac sc. Ratione motus - Quia quicquid aut virturis , aut etiam ( fi itaplacet mutationis Signis iftis accedit, vel Sanctitatis in tota Actione ineft id ab Instituto divino prorsus pendet, non autem ulla exparte ex persona Administrantis; qui ut tali minMere merito fungatur, fatis simpliciter, superque est. ut ab iis , quibus , & inter quos ifta Sacramenta administrat, vel ad Illud deligatur, vel in eo confirmetur. Hæc Ille in Brevi Demonst. p. 325. Idem quoque in Traft. De Ecclesia ita differit- Verbi Dei Miniferis, qui cum Ecclesia Graca aut Romana non con-Sentiunt, controversia non est movenda, neque ab eis contendendum, ut sue vocationis aut muneris legitimum Authorem oftendant; cum non gerant se pro novis quibusdam Christi Apostolis, aut divinis Prophetis; nec inauditam prius Doltrinam, aut Religionem mundo Se amunciare profiteantur, neque ex novis Principiis, priufoe incognitis Testimoniis quicquam doceant, sed tantum ex iis Principiis, iisque Testimoniis, que apud omnes Christiani Nominis certissima sunt ex ipsis sc. Evangelistarum , & Apostolorum , Scriptis. Sententiam eandem tuetur Catech. Racov. p. 240, 241 ... Qui d cent in Ecclesia & ordini tuendo atque conservando invigilant nullo modo opus habent, ut singulari aliqua Ratione mittantur. Etenim illi nunc nullam novam, nec antea inauditam Doctrinam afferunt, sed Apostolicam, ab Omnibus antiquitus exceptam tantum proponunt, inculcant, utque secundum eam Homines vitam instituant, hortantur.

§. 73. 11. De Justificatione seu Remissione Peccatorum per Christi Meritum, sic tenent. Primo, Quod Patres sub vetere Testamento per Christum, ut Mediatorem, adeoque per Ipsus passionem & mortem, justificati & salvati non sint, aut per Fidem in Illius Meritum. Quod scribit Franzius, ait Smalcius, veteres in Jesum venturum credidisse, & ea Eide justificatos, inter crassos Errores jure recenseri debet. Disp. 4. cont. Frantz. ad Thesin octavam. Hæc quoque ibidem habet. Justificatio per Fidem

nunquam

nunquam fuit hominibus proposita ante Christum vel Fædere inclusa; nec unquam promissum fuit, Hominem fide justificarum iri ; fed nude tantum Hominibus Pracepta, pro ratione Temporis diversa; à Deo tradita fuere, quibin obedirent , nulla etiam Promissione aperta primitus addita Justificationis alicujui. Catech. Rac. idem afferit. p. 212. Sine Fide in Chriftum nemo prorfu justificatur. Verum id de co Tempore intelligendim eft, quo Chriftus parefactus est. De quo etiam illa Petri verba accipienda funt , non effe nomen fub Colo datum Hominibus, per quod nos servari oporteat, nis nemen bec , fesus: Act. 3. 12. Nam quod attinet ad Tempus, quod antecefit Christi Patefactionem, de eo id affirmari non potest. Etsi enim omnes , qui unquam in Deum crediderunt , ob fidem juftificabuntur ( ut ex 11. Cap. ad Hebraos aperte colligi potest ) nibilomimus ea Justificandi Rutio Fædere per Mosen dato non fuit comprehensa, verum ab ipsa Dei Gratia mere dependet. At nunc ea Justificandi Ratio per Fidem in Christum in ipfo Fædere cominetur. Unde illorum Fides Fidem in Christum non includebat, coque Apostolus ait, fidem venisse per Evangelium. Arque ad eum modum illi non propter Fidem in Dei Filium, fed in ipfum Deum, funt juftificari. Secundo, Quod Homo non prius justificetur, quam se Christi Præceptis obedientem præstiterit; & omnibus virtutibus probe ornatum. Sic etenim Smalcius -- Regeneratio, & reliqua bond Opera, Dilectio, Invocatio, Obedientia, Spes, Charitas &c. cantum abeft, ut fint effecta Justificationis, ut absque illie Justificatio nullo modo reipsa existere posit. Neminem enim Deus justificat, nisi illis omnis bus virentibus ornatifimum. Offertur quidem Justificatio Homini etiam absque bis , fed reipfa Juftificatio nostri nulla effe porest, fine bis operibus. Disp. 4, cont. Frantz.

Frantz. Socious quoque hac habet in eundem Senfum-Obedientin pracepeorum Christi , que eft executio, & perfectio, & tangnam forma Fidei, coram Deo mos inftificat. De Justif. p. 64. Tertio, Quod Satif. factio seu obedientia Christi passiva, nobis minime imputetur. Hanc enim Sententiam Socieus vocat absurdam & impiam , & commentitiam , & quandam à S. literis, ipsoque cum humairo, tum Divino fensu penitus abhorrentem , Salutis nostra Rationem. L mo, non veretur hanc censuram de illa ferre, quod adeo fæda & execrabilis fit , ut peftilentiorem errarem, post Homines natos, in Dei populo extitife non credat. Plura in hunc fenfum reperire eft apud eum, lib. 4. De Servatore, Smalcius magistro suo suffragatur, cum hanc Doctrinam vocat, Satana Impeffavam. Quarto, negant satisfactionem Christi per Fidem nobis imputari, id est, applicari seu impertiri. Hæc enim Doctrina, codem Socino Judice, vel feipfam deftruit ; vel fententiam perquam abfurdam consiner. Proinde pro mere Commento habet, Justitiam Christi nobis imporari. Et ibidem ulterius affirmat, Quod per hanc Deltrinam omnis vera Santitas conwellatur ; quodque hac Persuasio ab hofte versutissimo Generis humani Imprudentium animis propteren fuerit ingefta, ad Santtimopiam vita Christiana prorfus tollendam. De his confulatur idem lib. 4. De Servat. Quinto, Quod Homo, propter Obedientiam, & Justitiam propriam, a Deo Justus pronuncietur. Allerit enim hoc Socians, cum ait, Justificari à Deo nibil alind effe quam à Deo Juftum prominciari. Id quod certe fieri neceffe eft, cum leg is quam dedit, Pracenta fervantur, qua li acunque tandem fuerint De Justif.p. 77. Idemquoque part.4 de Servat.cap.4 hæc habet - Com Fidem Abrahamo pro Infiria, five ad Juftitiam, imputatam fuiffe Tanta

60

ife legimas, nulla caufa eft, cur aliena Infiite mentionem fieri suspicemur, cum manifeste de propria agatur, prosid eft cujus loco; five ad quam, id eft, ad quam nobis adferibendam , exemplo Abrahami , Fides mobis imputerar Sexto, Quod folus Deus Fidei Caufanon fit cum Homo, vi liberi Arbitrii, verum Fidei Propositum acceptare possit. Sic enim Socinus, de Justific. Quoniam persuasione ifta & Obedientia Fides in Deum continetur , qua S. Litera Hominem coram Deo justificari testantur ; jam fatis ex Pradittis tonftare potest, quanam in ipso Homine bujus Fidei fit causa & Fundamentum; nempe, recta faciendi, & prava vitandi Amor ac Studium. Idem, de Servat. part. 4. cap. 12. Ex his, inquit, Chrifti verbis (fc. Jo. 3. 10) Hominis probitatem & malitiam, bane rejethiomis, Illam Receptionis Evangelii , caufam effe confat. Hæc item ibidem habet - Fides Dei donum eft quia nemo , cui Facultas in Christum credendi datur ( datur autem generatim Omnibus, quibus Christus annuncia. tur) nt ea Facultas sibi daretur , commeritus amen fuerat; non autem quia Quicunque in Christum credit, id ex singulari Spiritus Santti Dono habnerit , quo carnerint Illi, qui non credunt; adea ut in poreffate corum, qui non credint, positum non fuerit, ut crederem. Seprimo; Quod verbum Evangelii prædicatum nullo modo conferat Fidem, aut Illius effectiva Causa sit, ne quidem per modum Instruments. Ita Moscorovius, de Bapt.cont. Smigl. cap. 6. p. 114: whi affirmat, Predscurionem Evangelis, vi fun pullo mode Fidem conferre ; illim opera & ministerio solicitari duntavat Animum ad exedendum; in quo, fi modo probus emiftat, ex eadem verbi virtue, Fidem confirgere. At è contra, Scriptura fimul & experientia testantur, Probitatem hanc de qua loquitur Moscoroviis , (in quamplurimis faltem ) Evangelio predlcato non prasuppon, sed ab illo effici, cam permulti improbi ad verbi auditi fonum converti legantur, Gratia Christi, quæ Prædicationem istam comitata eft, corda iplorum emolliente, ut fertur de Zacchao, deque tribus Judaorum millibus; qui ad Petri concionem corde compancti funt, ob Christi Crucifixionem à se procuratam, Alissque pluribus in Historia Evangelica memoratis. Scriptura item multoties hanc verbi prædicati virtutem magnifice extollit. Paulus enim diferte afferit, Evangelium Christi à se prædicatum, esse Potentiam Dei ad falutem omni credenti, Rom. 1, 16. Potentiam item five virtutem Dei , iis qui falvi hunt . 1. Cor. 1. 18. assimilatur malleo Petras conterenti. Jer. 23. 29. gladio ancipiti, & penetranti. Hebr. 4. 12. Sagittæ electæ, seu politæ. Ifa. 49. 2. Nivi & Pluviæ, que Terram fæcundant. Ifa. 55. 10, 11. & femini fructifero. Luc. 18. 11. Illi quoque attribuitur spiritualis Nativitas , Jac. 1. 18. 1 Pet. 1. 23. vita spiritualis. Jo. 6. 63. Illuminatio spiritualis. Pfal. 1 16. 105. 2 Pet: 1. 19. fanctificatio spiritualis Jo. 17. V. 17. & vita æterna. Jo. 6. 68. & 20. 31. Octavo, Culpam Peccati in Justificatis manere , quando Reutin collieur; quia sc. in Justificatione Peccata teguntur, & non impurantur. Smalcius, Err. 157. None, Quod in Christo confidendum fit (cum fit nudus Homo) non ut in objecto primario noftræ falutis, sed tantum ut in objecto intermedio, feu causa Instrumentali. Ita Socinus contra Wiekum. (ap. 4. Hæc funt iplius verba - Arqui, nec in Christo Homine ita con fidendum est nobis, ut in nostra Falicitatis Auctore, id est; Jola & prima causa - Net anguam probabant Adversarii, alia Ratione, aliamve ob causami, in Christi

Christo nobis confidendum effe , quam ut in fecunda; Sen instrumentati efficiente Felicitatis nostra Causa; & obid , quad ab illo uno Deo, nobis absolute felicitandis; hac condicione, ut illum pro Tali habeamus, prafedus fuit. Resp. ad Argum: 1 4m. Imo, neque Christi fanguinem seu mortem volunt esse Causam proximam instrumentalem Justificationis ex parte ipsius ; ficut nec fidem ex parte nostri, fed utramque duntaxat causam fine qua non istius effectus; qua sc. confirmavit promissa ista Divina, que Patris nomine annonciavit; Fædulg; inter Deum & nos confirmavit; ut fabatem nostram perfecit; inquit, per Divinam iftum Poreftatem, quam, morteipfius interveniente, conferment eff. vid. Social Miscell non longe ab Initio. Et parti 3. de fervat. cap. o. Smale: item de error. Arian. cap: p. p. 76. At è contra, licet S. Scriptura Christum non statuat solam Justificationis nostræ Causam, aut absolute primam, statuit tamen eum Justificationis nostra Auctorem, à quo dependeremus, & in quo Fiduciam falutis consequendæ collocaremus; feu, ut verbo dicam, non ut causami Instrumentalem proprie sic dictam, sed potius ut causam primariam, à qua cæteræ omnes inseriores dependent; ut & Actus, atque effectus ipfins. Siquidem dicitur causa Fidei. Pax, & Charitas, cum fide, optantur à Christo, æque ac à Deo Patre; ut Ephesiis donentur. Eph. 6. 23. & passim in principiis Epistolarum, Gratia & Pax optantur, in salutarione Fidelium, à Deo Patre, & Domino nostro Jelu Christo. Idem dicitur deports ral renumis s Auftor fimul & confummator Fidei nostræ. Heb. 12.2. Arre, feu causa zterne salutis, cunctis qui ipli obsequentur. Ib. cap. 5. 9. sicut per sanguinem ipfius justificati fuimus, sic multo magis, postquam frimus

fuimus reconciliati, salvabimur per vitam ipsius, id eft, per ipfum in Cœlis nunc viventem. Rom: 4. 0. 10. Creditis in Deum, & in me credite; ait Ipie ad A postolos. Jo: 14. 1. Hinc dicitur sol Justicia. Mal. 4. 2. oriens ex Alto. Luc. 1. 78. Lux vera, que illu. minat omnem Hominem venientem in hunc Mundum. Jo. 1. 9. Rex Justitia. Heb. 7. 2. Justitia noftra. Jer: 23.6. Justificati fumus, ut & fanctificati, per illius nomen . 1 Cor. 6. 11. Nullumque aliud nomen fub Cœlo datum est inter Homines, per quod oportet nos falvari; neque fatus est in aliquo Alio. Act: 4. 12. Comparatur demum cum Adamo, qui fuit principalis caula introducti peccati, nt & Condems nationis atque mortis inde confequentis; unde fequitur, ipiom esse aque principale causam instificationis ac falutis nostræ, quæ consistit inRemissione istius Peccati, Abolitione mortis, & collatione vitæ ætere næ. Alioquin, Antitypus Typo non responderet; neque Remedium morbo aquipolleret. Collatio nem ve o hanc ab Apostolo diligenter & accurate institutam habemus; tum Rom: 5. 12. 21. tum, 1, Cor: 15.21, 22; & v. 45. 49. Decimo; Quod credere, mostra Peccara deleta fniffe , per en que Christus paßus eft , non fit ifta Fides , qua justificamur ; imo nullo modo effe poffir. Ita Socinus, part: 4. de Servat: cap: o. in iplo Titulo iftius Capitis. At & Scriptura ex adverso passim affirmat, Christum Passione sua sorror, id est, Pretium Redemptionis, solvisse pro nostris omnium Peccatis; quod si nobis vera, vivaque fide applicemus, tunc demum Peccata nostra actu deleri. Illud pertinet ad satisfactionem; Hoc, ad fatisfactionis Acceptationem. Illud, ad falutis Acquisitionem spectat; Hoc, ad ejusdem Application onem. Unde fequitur, eam effe veram & salvificam Fidem,

Fidem, que meritum Christi, cum omnibus Bineficiis exinde pendentibus, rite apprehendit & applicae Undecimo ; Quod natura Fidei paftificantis non confiftat in Apprehensione Christi, & Applicatione meriti iplius. Hoc enim Socinus pro humano Commento, & Somnio inanifimo habet Amon, inquit, dicunt ifti (id eft, Evangehei ) Fidem ift am, non quidem propria Dignitate, fed quia ipfum Chriffum apprehendit ji justificare? \_\_\_\_ At hac vestra Christi Apprebenfie, merlim humanium Commentum, & inuniffimum Sommium eft. Sic ille, part. 4 de Servat: cap! I 1. Smaleius item afferit, Plane infolens & exoticum quiddam effe ," in meritum Chrifti Fidem requirit cont: Francz: Difp. 12. At certe S. Scriprura describie Fidem fatvificam fub notione accipiends Chris fhim, & ea que per Christum consequimur, sc. Reconciliationem, Gratiam, & Juffitiam, Mifericordiam & promiffum Spiritus Sancti. Quotemot receper unt eum, dedit illis potelfatem Filios Dei fiert His, qui credunt in nomen ejus. Jo: 1. 12. Gloriamur in Deo, per Dominum nostrum Jesum Christum per quem Reconciliationem accepimus. Rom: 4. 11. Christus nos redemit à maledictione legis -ut Bénedictio illa Abrahæ ad Gentes perveniret in Chrifto Jefu, it Promiffum acciperemus per fidem, Gal 4, 13, 14. Sicut accepistis Jesum Christum Dominum, in ipio ambalare. Col: 2. 6. Non habemus pontificem, qui non possit affici sensu Infirmitatum hostrarum, tentarum autem per ominia similiter, absque tamen peccato. Accedamus ergo cum Fiducia ad Thronum Gratiz, ut mifericordiam confequantur [ fen accipiamus Adaum ] & Gratiam inveniamis. Anxilium tempestivum. Hebr: 4. 15, 16. Idem Apostolus de Fide Abrahæ disserens, qua Promillum 1 2

missum Dei juramento firmatum firmiter amplexus est, hortatur nos, ad imitationem hujusce Patris Fidelium, ut validam confolationem habeamus, utpote qui confugimus [ xeamous ] ad apprehendendam fpcm [Nobis] propositam. 1b: cap. 6. 18: fpem fc. vitæ æternæ in Cælis, ab illo Jesu nobis comparatam, qui Pracurioris nostri instar illuc ingreffus eft, factus fecundum ordinem Melchiledech Pontifex in æternum; ut postea se explicat. v. 10, 20. monetur item Timotheus, ut Divitibus hujus seculi denunciaret, spem in Deo vivo ponere.... ira inidearrai, ut apprehendant vitam illam eternam. 1 Tim: 6. 17, 19. Denique, Deus, per Ifaiam Prophetam, sele amplissimis Benedictionibus profecuturum istos Alienigenas atque Eunuchos pollicetur, qui apprehenderint Fædus soum, Isa: 56. 4, 6. nimirum per Fidem in Promiffis inibi contentis . & Obedientiam Praceptis adhibitam, ex ista Fide procedentem. Ex quibus fatis patet, Fidem justificantem non male describi, cum dicitur consistere in prædicta Apprehensione, & Applicatione. Quid enim eft, Christo confidere, & in illo falutis nostre fiduciam ponere, quam ejusdem Meritum apprehendere, & nobis ipsis applicare? Duodecimo; Quod credere, & non credere dependeant ex probitate, vel malitia Hominum, quibus Christus annunciatur. Ita Socinus -- Ex probitate Hominis fit, ut Evangelio Fides adhibeatur & rurfus-Imprudentia (fc. non Credentinm) malitia causa est & origo; non secus atque Animi Probitas Fidei causa est & Origo, quam Evangelio alii adjungum. De Servat: part' 4. cap. 12.. At è contra , Scriptura passim attribuit Fidem falvificam (cum remissione Peccatorum & alute aterna

F

r

9

d

P

lu

ft

zterna exinde consequentibus ) non praviis Hominum operibus aut Meritis, aut Probitati innata, fed mene Dei Misericordiæ, & gratuito Ipsius dono. G atia salvi facti estis per Fidem; & hoc non ex vobis, Dei Donum est; non ex Operibus, ne quis glorietur ; inquit Apostolus. Eph. 2. 8, 6. Vobis ixacion, gratuito da um est pro Christo, non folum ut in eum credatis, fed ut etiam pro Illo patiamini. Phil: 1. 20. Conclust Scriptura omnia sub Peccato, ut promissio ex fide Jesu Christi daretur Credentibus. Gal: 3. 22. Non ex operibus Justitiæ, quæ fecimus nos, sed secundum Milericordiam fuam falvos nos fecit, per lavacrum Regenerationis, & Renovationis Spiritus Sancti; Quem effudit in nos abunde per Jesum Christum falvatorem nostrum ut justificati Gratia Iplius, Hæredes fiamus secundum spem vitæ æternæ. Tit: 3. 5, 6, 7. Præcellimus? nullo modo. Nam Ratione reddita antea ostendimus, Judzos simul omnes & Gracos effe fub peccato: ficut fcriptum eft, non est justus, ne unus quidem. Scimus autem , quæcunque lex dicit, iis, qui in lege funt, dicere, ut omne os obstruatur, & totus mundus fiat obnoxius Condemnationi Dei, Rom: 3, 9, 10; 19. Omnes enim peccaverunt, ac deficiuntur Gloria Dei ; justificati gratis ipsius Gratia, per Redemptionem que est in Christo Jelu. Ib: v. 23, 24. & poster idem Apostolus differens de Abrahamo, dicit enm gratuito instificatum fuisse, non ex bonis operibus quibusdam præcedentibus, vel ex probitate aliqua aut connata, aut morali, per frequentes sc. virtutis Actiones acquisita, & in Habitum adaucta; sed ex mera Dei Gratia, & miserico dia, qua justificat, non operantem, fed credentem in enm qui justificat Impium, & L 3 to mar

cui fides sua reputatur ad institiam. Sicut & David dicit Beatificationem ilhus Hominis cui Dens im putat justitiam fine operibus; Beati, quorum remilla funt Iniquitates. & quorum obtecta funt Peccata. Beatus Vir, cui non imputat Dominus Peccatum. Cap. 4 1, 8. & Cap. sequenti - Si unius lapsu multi mortui funt, multo magis Gratia Dei, & Donum per Gratiam, que est unius illius Hominis Jefu Christi in multos redundavit. v. is. -oni redundantiam illius Gratiz, & Doni justitiz accipiunt, in vita regnabunt, per unum Jesum Christum. v. 17. ubi abundavit peccatum, superabundavit Gratia; ut ficut Peccatum regnavit in mortem, ita & Gratia regnaret per justitiam, in vitam æternam, per Jesum Christum Dominum nostram. v. 20, 21. & cap. 6.23. Stipendia peccati, mors; Donum autem gratuitum, seu Donativum Dei, vita æterna; per Christum Jesum Dominum nostrum. Ex his aliifque S. Scripturæ locis, quæ huc adduci poterant, plus fatis apparet, quam gratuita Res fit Fides, cum condonatione peccatorum, & vita sempiterna, que Fidem præfupponunt, & ex ea, quantum ad nos, dependent. Siqui autem funt, vel fuerint, quorum Probitas Animi, Christi notitiam, & Evangelii annunciationem prævenit, Fideique falvificæ viam parat, neque Indoli Naturz, neque morum probitati nativis viribus acquisitæ deberi censenda est, fed prævenienti Dei Gratia, per quam ab eo edocti, & tractifunt, ut ad Christum veniant, inque ipsum credant; ut iple Chriffus loquitur. Jo: 6. 44, 45. Voderes, apti seu idonei ad Regnum Dei. Luc. 9. ult : rerayuiro, parati fen dispositi ad vitam aternam. Act: 13.48. Decimo terrio; Quod Homo infidells, & non renatus, home opera præftare pofit. Ita Smalcius - Certum eft's etiam Hominem non rena-

a

e

R

ti

ni

fu

tum poffe , Natura & Ratione Duce , Bona Opera praftare , lices non ita perfecte, quemadmodum Is qui renarus eft., net ita perfecta, nec Deo etiam ita accepta . quemadenodum ea funt , qua quis Christi amere facito Siculle, cont. Frantz: Difp: 1. De Bonis Operibus. At e contra, licet non prorfus incommode dici possir, Bona opera prættari posse ab Homine infideli, & non renato, in Genere loquendo, & respectu effectuum, qui ad alios inde deveniunt; hand tamen, proprie loquendo, hoc affirmari potest de atius modi operibus, cum destituta fint, requistis ad opus bonum necessariis, quale sc. Deo acceptum fu, & elbeax ad Feheitatem æternam comparandam. Signidem & bono efficiente, & bono subjecto, & bono Fine deflicimme ur ; cum neque à Gratia Dei, five Spiritu sancto producantur; neque ex Homine per Fidem reconciliato, & regenito procedant; neque in Dei Gloriam tendant. Nemini enimignotum eft, quomoda celeberrimi Gentilium Philolophi, & corum Discipuli, fibriplis tribuerint quicquid eximii, velin iplis ellet , vel ab iplis perfectum, nimirum virtutes, virtutumque Opera quomodo item fuam ipforum famam, & Gloriam, nominifque celebricatem annd Posteros, in omnibus quæsiverint: vel ad fummum, Patrize fuz, morumque falutem, atque Commodum in hoc feculo; quomodo demum, ed usque absuerint à Reconciliatione per Fidem, Regeneratione per Spiritum, & supernaturali Dei Gratia, cujus ope virtutum Habitus ad fummum usque Gradum perducere possent, & egregia Opera perficere ; ut Reconciliationis bujusce & Regene ationis Mysteria, vel palam abnegaverint, vol omnino ignoraverint; Fidem Christianam irriterine; fullque viribas nativis , atque Industriae fumme, omnia

omnia fe debere professi unt, quibus supra vulgus eminebant; imo interdum co nsque elati sucritu ut se Diis non tantum a quaverint, sed & pratulerint; quia nempe Dii natura Loni sucrust, ipsi autem ex instituto, & Industria, e spontanea voluntatis in adversa mutabilis electione, constantique liberi Arbitrii, inter tot tantasque Tentationes, qua ad malum assidue solicitarunt, Proposito.

§. 74. De Sacramentis in Genere affirmant, tum usum corum maxime legitimum ife posse inter Aliquos, qui non funt Christi Populus; ut antea e Smalcio othendimus : tum fabulofum effe, ut affirmemus, Sacramenta effe Canales quosdam, per quos Divinitatis virtutes ad nos , & in nos dimanent. Sic enim Smalcius Cont: Frantz: Difp: 9. p. 422. & multo arrogantius in Exam: ico. errorum, ubi hanc Propolitionem difertis verbis statuit -- Per Sacramenta Gratiam Himinibus conferri, tantum non Blass bemia eft. Err. 9. At è contra, vihil evidentins eff, tum in S. Scriptura, tum in Doctrina atque Praxi veteris Ecclesia, quam quod Christus Sacramenta, qua funt Evangelici Federis figilla, Ecclefiæ fuæ propria elle voluerit; quodque eadem ipfi infuper donaverit ut falutis media per spiritus sui Gratiam efficacia, quoties ex Illius Præscripto administrantur atque fuscipiuntur.

S. 75. De Baptismo hæc habent, Primo, Destrinam de Baptismo non esse Articulum Fidei sundamentalem, sire necessarium; sed Talem, sone quo Pietas Christiana consistere potest, & circa quem unusquisque potest in suo sensu abundare: Hoc enim est quod socinus in se probandum suscipit. Disp: de Bapt: cap: 17. Smalcius item assimate, soffmam Falsicatem esse, Christum ad Sacramenta ujurpaida, Hemines

Sub

Sub amissione vica aterna obligaffe , Cana Domini excepta. Atque hoc extendit , non folum ad quinque Sacramenta à Pontificiis superaddi solita, sed & ad ipfum Baptifmum Exam 100 errocum. Ert. 94 At è contra, si Evangeirum confulamus, necessitas Baptifmi æque urgetur, ac Euchariftiæ à Fidelibus participanda; imo, ut videtur, verbis paulo difertioribus. Qui crediderit, & Baptizatus fuerity dal vus erit; inquit ipfe Christus. Marc. 16. 16. Atque iterum, in suo Responso ad Nicodemum - Amen Amen, dico Tibi, nifi quis renatus five genitus fuerit ex Agua & Spiritu Sancto, non potest introire in Regnum Dei. Jo: 3. 5. Baptismo item alibi attribuuntur ablutio sive remissio Peccatorum, & stipulatio bone Conscientia fine quibus ad salutem æternam non pervenitur. Baptizare, & ablue Reccata tua, moduit Ananias ad Paulum. Act: 220 16. & Petrus ad Judzos -- Baptizetur unufquifque vestrum in nomine Jesu Christi, in remissionem Peccas torum the c. 2. 238. Atque alibi nos falvos facit Baptismus, non depositio fordium Carnis, sed this pulatio bone Conscientiæ apud Deum: 1 Pet: 3. 2.h. Quem & adeo necessarium putavit, ut in illos etiam conferri debere judicaverit, qui extraordinaria Spiritus Sancti dona prius acceperant. Sic enim ille de Cornelio, ipfinsque cognatis & Amicis, in quos Spiritus Santus ceciderat, dum illins Sermoni aufcultabant - Nunquid, ait, Aquam quis prohibere porest, ut non Baptizentur Hi, qui Spiritum Sanctum acceperunt, ficut & nos? Et jussit cos Baptizari in nomine Domini. Act: 10. 47, 48. Paulus quoque dicit, nos per Baptismum induere Christum, & Filios Dei Fieri Gal. 3, 26, 26 & per Eundem, commortnos effe q & consepeliri cum Christo:

Christo, live complantatos esse in similitudinem morrisejus, ut Refurrectionis ejusdem Participes reddamur.fc:Rom.6: 3,4,5. Alibi quoque Baptilmum appellat Regenerationis lavacrum. Tit. 3. 5. Hac autem tingula requiruntur ad lalutem, ac proinde necellicatem Saptismi demonstrant, ut medii divinitus ordinati ad ea comparanda. Secundo; Mandatum Christi, quod Apostolis suis dedit, de cunctis Gentibus baptizan. dis Matt. 28. 19. non effe intelligendum de Baptismo a. que fed de Doctrina Fvangelii publicanda, sive initiandis Discipulis per Rudimentorum Fidei Christiana Traditionem. Vid. Soc: disp: de Bapt: cap:2. Tertio; Quod Salutem noftram querere in ritu Bap. tifmi, qui initio N. Testamenti usurpatun est, su imitari Ifraelitas, qui ex anco serpente antiquitus usurpato ferenme Idolum; quodque nobis temere persuasimus co quod Christi Tempore legamus Homines Baptizatos fuisse, idem à pobis etiam requiri, cum tamen Baptismus ille ad nostra Tempora nihila magis pertineat, nec faniori à nobis lmitatione ufurpetur, quan fiquis Aream Noa, Jugum Jevemia, aut Regis Joafi Sagittat, fine certo Dei Juffut mardato. imitari & redintegrare volit. Ita Somoierus, Track de Bapt: Quarto; Baptismum Aque à Christo non fuife praferiptum, fed libere tantum ab Apoftolis of sumprum. Ita Socinus arguit. Disp. de Bapt: cap. 16. Quimo; Baptilmum Aque Ritum temporarium fuiffe, non perperuum adeoque ad Posteros non pertinere Praceptum ablutionis externa, ait Socious ( à Petro datum. Act. 2. 38. ) non erat perpetuum, fod ad Tempus darum. Sic Ille, Ib. cap 5. p. 53; &c. Seuto; Baptismum Aquæ non requiri ad Christia. num Hominem , frue efficiendum , five etiam declarandum. Soc. lb. cap. 16. Arg 1. Imo neque requisitum

tum fuiffe in evo Apostolice: Paulo post enim affirmat, Tempore Pauli quofdam effe non Baprizator , & tamen vera Ecclesia membra fuisse. Ib. Arg. 3. Septimo , nos in , & per Baptifmum , Adoptives Dei Fi. lies non fieri. Imo Smalcius omnino negat Adoptio. nem nostram. Homines , inquit , proprie loquendo , non jum adoptivi Dei Filii. Exam: 157. Errorum. Err. 90. Cums Affertionis rationem fic alibi reddere conatur - Fideles & in boe feculo , ex Dee nari effe dicuntur, & olim Deo arque Christo similes futuri Just natura Adoptions autem proprie fie dichus pice ex co matus effe , à quo eft adoptatus , nec familis Ipfi natura, dici potest. Ergo, non funt propria adoptivi Dei Filii. Sic ille Resp: ad nova Monst: part: 2. cap: 20. p. 165. Quali adoptati ab Hominibus non fint natura similes Adoptantibus; aut quasi nos, proprie loquendo, vel nunc fimus, vel olim futuri simus essentiz divinz participes, atque hac ratione Deo Christoque unigenito Ipsius Filio, narnra fimiles. Offavo : Baptifmum Aque non effe neceffarium ad faluem. Soc. de Bapt: cap: 4 P. 45. &c: vnde illa Christi verba ad Nicodemom. Jo: 3. s. non vult intelligi de Sacramento Baptismi, sed vel de ablutione à fordibus Peccatorum, vel de ipla Peritentia, per goam à Peccatis ablaimur: vel ea referri vult ad Cognitionem Rerum divinarum; ut à Multis inquit, fit, & fieri debere videtur. nullo vero modo ad Baptilmum. Sie enim arguit - Ex eo foto fatis conftat , his de Aqua terrene Baptisma Sermenem non esse, qued alioqui Neminem in Dei Regnum ingressurum effe Sequeretur ; wifi eo Baptismo foret initiatm. At è contra , Veteres tam ex Graca, quam ex Latina Ecclesia, hæc verba de Baptismo Aqua communiter interpretantur , hujusque

que Sacramenti necessitatem inde concludunt; non quidem , quod absolute in Dei Porestate non fit, Aliquem fine Hoc falvare ( neque enim fuam ipfins Misericordiam intra certos limites coercuie quando libertatem nostram lege sua restrinxit ) fed quia hoc sacramentum instituit ut medium quoddam zternz falutis comparandz; five ut Januam quandam, per quam Hominibus Aditus patet in Regnum Dei; perque eam solam, si Dei Institutum spectemus, quod Ecclesia sua dedit: sive per Regnum Dei intelligamus Ecclesiam in hisce Terris militantem, five illam in Cœlis triumphantem. Nono: Bap. tilmum nihil aliud revera esse quam Christi nominis publicam & soiennem quandam Professionem. Sic etenim Socinus, dum explicat illa Christi verba. Marc. 16. v. 15, 16. Dico, inquit, in verbis illis [& Baptizatus fucrit ] Baptismi nomine comprehendi , vel veram Panitemiam , vel Christi nominis publicam Profestionem, vel utramque simul recte intelligi posse. 1b: cap. 3. Quibus hac confona fint. Cap. 5. ad finem - Cum is Bapcifmus nibil Alind fit, quant publica & aperta Jefa Christi nominis Professio, sive eins Professionis Symbolum. Oatechifmus Racovientis pariter -Baptifmus of Ritus exterior, quo Homines vel à Judaismo, vel e Gentilismo, ad Religionem Christianam accedentes, manifeste profitebantur, fe Christum pro suo Domino apinfere. C. 4. p. 151. Decimo; Baptifmum administrari posse in nomine alicujus, qui nec sir vere O natura Dens ned Persona. Nam apud eos Filius Dei est nudus Homo; & Spiritus Sanctus non est Persona, sed Res, nempe virtus seu esficacia Dei Patris. At è contra, cum Baptismus administretur in falutem Baptizati, & Remissionem peccatorum ; in Dei solius nomine administrandus est, qui solius Author

i fi

B

n

n

thor est istius fabrtis, & Remissionis Peccatorum Fer hunc Baptilmum item confecramur Deo; & in Illius Fidem atque Religionem initiamur. Est quoque Pars Cultus Deo debiti, fatente ipfo Ofto. rodo inft: cap: 39. 8. 4. p. 354. Dicitur item Stipulatio bonæ Conscientiæ apud Deum. 1, Pet: 3. 21. Denique, folus Deus vim & efficaciam huic Baptilmi Ritui conferre valet, ic: in peccatis tollendis, & Regeneratione efficienda; ut de Spiritt nalcatur Spiritualis qui prius fuit Caro de carne natus; uti legimus. Jo: 3.6. Unde est, quod Paulus à le, tanquam Rem soli Deo propriam removeat hoc, ut aliquis in fuiiplius nomen baptizetur. 1 Cor: 14 13, 15. Quantum vero ad Spiritum Sanctum; modus loquendi neutiquam fert, ut in nomine Rerum idarum, quæ Personæ non sunt, quicquam dicamur facere Cum item à Christo dicitur, Baptizate eir evoua, in nomen Patris & Filii, & Spiritus Sancti, notatur Author, five Institutor, ad cujus mandatum Hoc fieri debet; præcipitur formula, ne Actio ista fit muta; invocatur ille, cui hic effectus debetur; atque editur Confessio, qua persona Baptizata in Deum credere profitetur. Quæ omnia soli Personæ, non Rei competunt. Præterea, Baptismus est Cærimonia fœderalis, per quam Homo in Fœdus cum Deo recipitur; non autem Res nuda, sed persona sola, in cujus nomen Baptizamur, dici prop ie porelt, nos lecum in Fædus admittere. Denique, in Idiomata five Attributa Divina Baptismum administrari , nimis absurdum est. Quis enim diceret , Homines Baptizandos esse in nomen Justitiæ, Sapientiæ, aut Bonitatis & Milericordiz Diving? Idcirco, nec in Spiritum Sanctum oportuit Baptizare, fi modo nuda Dei virtus esset, sive Potentia. Itaque cum Ecclefia

Ecclesia Carholica statuamus, Spiritum Sanctum; in Cujus nomen baptizamur, elle personam; sicut in Confello est apud Omnes, ipsosque etiam Socinianos, Deum Patrem & Filium, elle perionas. Undecimo; negant efficaciam Baptilmi; & speciating istiui modi effectus ei derogant, quos Catholica Christi Ecclesia Baptismo, rite administrato atque fulcepto, femper attribuit , viz: Regenerationem, Remissionem peccatorum, salutem æternam, & jus ad omnia Christianismi privilegia. Fabula funt, inquit Smalcius , aliquam internum efficaciam effe in Baptifmo: cont: Francz: dilp: 9. p. 289. Et Pifecis us afferit -Baprifmun non effe undam falutis, non Cas nalem Gratia, non metita Christi in nos derivare; fed Ritum & Ceremonium effe, per quam Judei & Gentes se Religione devinciebant, esse Dogma veritati Divid me confonum. Sic ille, Refp: ad 8. Rat. Cam. pag. vyl Smalcius Item cont. Frantzium, de Bapt. p. 311. hæc affirmat - Aquam Bapi ifmi effe Organum feu Inftrus mentum Spiritus Santi, quo in ipfo Actu Baptif. mi Regenerationem operatur, non cantum fa'fum ; fed aliquid Idololarricum, omnino cenfendam effe. Idemque alibi, paucis verbis, at totunde afferit. Per Baptiff mum Aqua Homines non regenerari; fc. Err. 130. & Catech: Rac: Fallumir vehementer, qui putant fe Ris en Baptifmi regenerari. p. 192. Contra efficaciani Baptilmi ad remissionem peccatorum disferit etiam Socinus. Difp: de Bapt: cap. 7. p. 80. Moscorovius item, de Baptismo. Idemque Socious negat Baptis mum elle medium ordinarium adfeiscendi nos in Socia eratent Eccletie, quod est Corpus Christi mysticum, vel induendi Christum, vel ad delenda peccata necessario requisitum, sed hoc respectu tanfurr quia cum ille conjungitur publica Christi no. micis

91

de

te

ne

minis professio, que sola sufficit ad hec Beneficia àDeo consequenda. Sic enim Ille-Non nego quin in Baptismo Aque, post Christi Resurrettionem inftituto , Aliquid fit quod ad Peccatorum remissionem aliquo modo pertineat. Est enim in Ipfo ; ( cum in Jefu Chrifti nomine miniftretur publica & aperta Jeju Chrifti nominis Professio, que nullo patto omitti debet; Alioquin à Peccatorum reatu liberatio non continget. Verum professio ista externa isti Ablutioni uon est udeo alligara, ut etiam alio modo fieri non queat; quem. cunque sc: vel Ecclesia pro Temporum & locorum ratione elegerit, vel Res ipfa per se necessario talerit. Itaque fi conting at , Aliquem , citra illam ablationem, publice & aperte Christi Jesu Nomen professum fuisse, & pro co, qui Ipsi nomen dederit, passim habitum fuife. quacunque tandem ratione id fieri contigerit, ifte omne id habebit , quod in Aqua Baptismo continetur, ad Percatorum deletionem pertinens nec ullo modo, ut peccuta sibi remittantur, aqua praterea ablui neceffe habebit lb: cap: 7.p.80 &c. Idem cap. 8. dicit, non per Aqua fed perSpiritus Sancti Baptismum, Christianos in mnum Corpus coalescere. Quasi Christi Baptismus non comprehendat in se Aquam simul & spiritum, sine quibus una conjunctis consistere nequit, aut compleri. I dem, cap:18. Falfum eft inquit, per Aqua Baptifmum Christum indui. Et postea - Non concedendum eft, Aqua Baptismum esse ordinariam quandam viam Christum induendi cum nibil per eum Baptismum vel à Deo Hominibus conferatur, vel quavis ratione ipsis accedat, nisi quod per Ipfum Christo publice nomen dant, & ejus fumilie quodammedo adscribuntur. Cum vero Apostolus, ad Hebræos, scribensnos ad Christum accedere vnlt (Sacerdotem illum magnum fuper Domum Dei qui per fangninem suum nobis Aditum patesecit in Sanctum Sanctorum)

Ġ

ø

A

ctorum) cum vero Corde & certa perfualione Fidei. 6. 10.22. Ad hoc requirens non folum, mt alperfi cordibus purgati fimus à Confcientia mala, sed & corpore abluti fimus Aqua munda, ut hoc pacto teneamus confessionem Spei minime vaciliantem. v. 23. que verba Antiqui uno confenso, ut & Recentiorum doctiffimi, de Baptilmo interpretantut, in quo Confessio ista publice edi solita est; Moscoro. vius confenium hunc Interpretum, veterum præiertim fcommate excipere a quum putat - Prodeant Patres, ait , qui jer Aquam mundam (Heb: 10. 22.) Aquam Baptismateni intelligunt , O fi Rationi. bus evidentibus instructo fuerint, manus dabomus offen minus, Idem, quod primi Patres fenfere, faciendum patabimus, mbil effe fine Testimonio Divino, aut evidente Ratione admittendum. Sic ille . De Bapt: cont Smigl: cap. 5. p. 103. Quali hoc Divinum Apoltoli Testimonium non sponte ducat nos in bunc lensum. nisi literam sine caula, & contra loci Circomstan. tias, transferre lubeat in Allegoriam; quali Patres hunc fentum à primis Fidei Christianæ Magistis non acceperint; quali hic fenfus non optime congruat cum aliis S. Scripturæ locis; aut quali evidens alis qua Ratio, vel adducta fuerit à Molcorovio vel adduci possit, que sensum adversum aut alienum admittere cogat. Prodeat ergo, si possit, vel Alins quisquam alieni sensus Inventor, istumque Ratione evidenti, aut etiam Divino Testimonio confirmet, manusque dabimus. Duodecimo ; Predobaptismun vel acriter oppugnant, vel saltem neglectui habent, ut Ritum in fe bullins, aut exigui admodum momenti, & qui omitti porius deberet, quam adminifirari. Oppugnatur à 'erveto, Czechovicio, Smalcio, ministris Transylvanis, & à Moccorovio in Ca rech:

tech. Rac. ubi fiec habet - Infances ad Ritton Bapis mi nullo modo pertinene. Nam nec in Scripturis ullum mandatum aut exemplum ea de Re habemus neque ipfi ut Resipla indicat, Christum pro suo Servatore agnof-cere per etatem possunt. pag. 151, neque hoc sane mi-rum est, cum alibi, neque voluntatem. Des de nobis Servandis, neque Christs Redemprionem in Divinis Literis contestatam, ad Infantes pertinere velit. De Bapt: cont. Smigl. cap. 7. p. 119. Smalcius autem negat, Infantes vel Santitatis capaces effe, vel per Baptifmum regenerari. Imo, banc Affertionem Idololatricum quid. dam fapere dieje. Exam. 157. errorum. Err. 111, 140. Sociaus demum, licer paulo moderatior in hac Re videatur, ut unicaique liberum esse veht, Infantes fuos Baptizare, ob diffidia vitanda, & ne plerique omnes (qui adhuc Baptismum aque à nemine negligi debere lentiunt) ad Ecclefiam (Secta fuz intelligit) aggregari recularent : Alibi tamen affirmat , Infantes non effe Partem Ecclesia. Ad notas Mart. Czechovicii, în lib. de Bapt. Except. 102. Idemque in aftero libro, fe. Quod Reg. Pol. Homines &c. wrorem. vocat, putare Infantium Baptifmum effe Divinam Ordinationem , ant certe Rem Divina Ordinationi con-Baptizandi adeo univertim, atque adeo antiquitus, ab iplis ulque Apoltolorum Temporibus, in Ecclelia Christi pravaluit, ut ne Pelagiani quideni, qui negarunt originale aliquod peccarum infantibus adhærere; allatenus aufi fuerint huic mort obniti, fed una cum cateris, Padobaptimum & approbarunt, & ulurparunt; idque juxta formulam Ecclelia, in remissionem peccatorum. Quod nunquam fecissent, nisi illum in Scriptura fundarum judicassent, fidei que Christianæ apprime consonum; quam tamen in .M wiis'

aliis quibufdam lacessere hand verebantur. Decimo, terrie; Idem Socinus negat, vel remissionem peccaforum oblignari nobis in Baptismo, vel Fidem confirmari, vel Spiritus Sancti Gratiam omnibus illum rite fulcipientibus conferri. Lic enim ille, lib. Quod Regn: Polon: &c. Alisus est error Evangelico-Tum, cum affirmant Baptismo Devinitus obsignari Peccatorum remissionem; Id quod Cana Dominica quoque tribnunt; & quemadmodum per Domini Canam, sic per Kaptismum Adulterum, qui Baptizantur, Fidem confirmate credunt; cum tamen per Baptismum non obsignetur quidem, sed tantum adumbretur Peccatorum rem fie Cap. 4. Err. 6. & paulo post - Dari bedie Spiritum Santtum omnibus, qui Baptismum quantumvis rite suscipiunt, nemo temere affirmere ausu su-erit qui &c. Hoc modo Socinus, illiusque Socii ac Discipuli vilipendunt arque depravant Baprismum, licer ab iplo Christo primitus institutum, ab iplius Apostolis constanter usurpatum, ut Ritum solen-nem quo Deo consecramur, in Ecclesiam Christi admittimur, & ad falutem aternam comparandam habiles reddimer. Unde Ecclesia Catholica jam olim nos julit credere unum Baptismum in Remissionem peccatorum. Atque insuper asseruit, hoc Sacramentum elle medium à Deo institutum, quo omnihus Chailtianismi Privilegiis initiamur; utpote per quod regeneramur, in Filios adoptamur, membra Christi, Colique Haredes essicimur.

5.76. Quod ve o ad alterum Sacramentum, viz. Euchariftiam five Cœnam Dominicam attinet, hæc docefti, P. imo, Smalcius hoc modoexopnit verba Chaifti quando i.iud pi imo instituit, sc. Hoc est Corpus meum. Id est, inquir ille, ha c Actio frangendi & comededdi Panem, est Commemoratio Christi Cor-

poris

Se.

in

con

poris pro nobis fracti; fieur Vieum quoque dicitur Sangus ( brift, ideft) Repreferratio effetionis San guinis panto post future, Securido, illa Pauli verba, Panis oft Communio Corporis Christi, & Calix est Communio languinis Christin for & Cort 10, 16. idem Smalcins inverprésotur, non de sealialique Participatione ; fed de professione sola Communionis cum Christo, iniparticipatione Co poris & Sauguin nis ipinis, hoc eft, corum comitim, quocum cuntequendorum caufa Christus mortuus ele Difper n. de Cona. Catechilinus Irem Racovientis ad cundem modum bec Apostoli vesba accipienda effe vult. Quodifc ii omnes, qui Calicem hunc benedicunt id eft, eo uft, fancte nomen Domini celebrant ; fimiliter, qui Panem communiter franguat ; aperte testatum faciune, quod participes sint Corporis & Sanguinis Domini, id eft, olunium leonorum, que Christus nobis per mortem fuam peperit. p. 149 Terrie, Negant Eucharistiam Sacramenti nomine infigniendam effe, aut Athouid in nobis efficere. Sic. enim Smalcius Diffout, 12: de Gena. Theh 100. vox Sagramenti in hac fignificatione, barbara vel faltom & literis incognita est; ab Hominibus vero otions qui hujulmodi Ceremoniis nelcio quid preter S. Scripturam, superstitiosum, aut etiam Idololatri cum ex parte, tribuere non funt veriti, ad regendum Dolum est ulurpata -- Nobis in Cana Nihit conferri, sed nos effe qui per cam Gratias Deo agimus, tpfiffimaeft Evangelis & puriffima veritas. Item .- Dum Chriffum in ta Astione Corpus sum & Sanguinem nobiscum communicare dicitur nomme occasio effet Doctrinam hane, ne anilem, absurdam, & permiciosam exagirandi; o dicendi , ipfos etiam pueros jam intelligere , quantopere delirent, & cantini non infaniant, qui in man-

M 2

ducatione panis, & bibitione vini querum Chriffi Corpus & Sanguinem? Similiter Catechifmus Racov: & Sunt , qui in Cana Domini , fe autumant Corporis & Sanguinis Domini vere participes existere; Spiretineliter tamen, Que opinio cum cateris est fallax & erronea. p. 146. Quarto; Negant hoc Jacramentum ad no ft am aliquam utilitatem in falutis negotio pertil nere, aut Beneficium aliquod nobis in co exhiberi. Sic chim Socinus, lib: Quod Regne Pol: &c: --Hand animadvertum ; non ut Aliquid nobis divinirus detur , Jed ut nos teftificemur Illa , qua nobis jam da ta effe agnoscimus, & sentimus ; non proprie ad nos stram eliquam singularem utilitatem in ipfo eterna Salutic negotio, Sed ad Christi & Dei Glotiam, Jumma arque ineffubili ejus in nos Bornitate & Charitate pradicanda & celebranda , illustrandam atque am plificandam, facram ceremoniam istam omnino pertinere. Cap: 4 Err: 5. Molcorovius item - Panis Eucharisticus ufu tantum ab alio pane fecretis eft; & ejus uha nibil Alind oft , quam ejen Beneficii Chriftis quod carnem Juam dederit pro Mundi vita Annunciatio; & eidem pro codem Beneficio, at Deo Patri Infins Geminium Actio. Sic ille, De Bapt: cont: Smight cap: 5. p. 68. Smalcius pariter, Difp: 11. de Cona Idem hoc Argumento probare contendit, Quia pofito co , quod finis Conz fit Cratiarum Actio, Alii Fines necessario tollantur - Quemadmodum enim Judei, inquit, cum Agnum Paschalem comedevent, non Beneficium aliqued vecens accipiebant, sed pro olim accepto Gratias agebant, & illud commeno. rabant; fic & Christiani , qui mortem Christi commemorant , & pro ea Gratias agunt , non prasens Bemeficium requirunt, sed antiquum memorta repetentes, Hind landibus excellent, & religiofo, gratiffimoque Animo

Animo revolvion, etiam Carech. Racov. - Oun is Finis Cana Domini nsurpande sit , ut pro Beneficiis acceptis Chrifto Gratias agamus, apparet non co inftitutam effe, ut aliquid illic sumamu. p. 194. & postea Pugnant imer Je, reipfa Christi Corporis effe Fartieipem, & illius Spiritualiter effe Participem. Or Opinianem iftam nullo modo certam effe ipfe produnt, cum fatentur modum hunc Sumendi Corporis Christi, effe prorfus inexplicabitem; aut qui id fint, se plane ignorare. p. 148. Quali multa non occurrant, non folum in Fidei myfteriis, quorum-Ratio inexplicabilis fit; fed & in Rebus naturæ, quorum de causis, modoque operandi non tantum incerti fimus, sed & plane ignaria Verumtamen, fatis nobis constat, tum de istis Fidei Mysteriis, ex Divina Authoritate; tum de effectibus iftis naturalibus, ex sensuum nostrorum Testimonio, eoque frequentibus experimentis confirmato. Quinto; negant lidem confirmari & augeri in usu hujus Sacramenti. Ita enim Socinus Quomado, Christi pro se mortui celebrare memoriam quis poterit, mifi jam fentiat & guftet fructum ipfins Chrifti mortis & Hung vero fensum & Gustum habere una Ratione is poterit, qui firma Fide in ipfum Christum jam non fit preditus? Sic ille. lib. Quod Regn. Pol. cap. 4. Err. 5. ubi & hac habet -Firma jam Fide eum praditum effe oportet, & Christi pro nobis mortui probe meminisse, qui ad Panem illum comedendum & Calicem illum bibendum digne accedere velit. Eft enim facra hac Caremonia in eum Finem à Christo instituta, ut solemis Commemoratio ipsius fiat, qua enus viz. Corpus sum pro nobis tradidit, & Sanguinem fudir. Smalcius magistro suo suffragatur - Luomodo tandem verum erit, inquit, Fidem confirmit's O angeri per usum Cana Domini, cum fieri possit, ne alige s M 3 fis

sá.

fu in Fide confirmmiffimus, antequam ad Conam Domini accedat; ne de Apoftolis, & alis cerum fimilibus, qui fe. Spiritu Sandto praditi fuerant, & fune, dice powest ac debet? Celebratio aurem. Cane Dominica ad omnes in moversom fectar. Made, inquit, quod eminia, que nos in Fide confirmire debent, extra Nos pofita effe sparteat, nee uklim opis noftrum iterit, quo Fidem nostram confirmemus, fed quicquid facimas Fidei noftra Teftificacio eff. Sicille, Dip. 72. De Com. Thei. 78. Quali Fides Christianorum in Jiac vita adeo firma & confrans fit, ut nulli vacillationi. etiam inter validifimas Tentationes, obnoxía non fit ; quali ad eum ofque Gradum exercient ; ut auctior reddi non polit; aut quali Paulus alique Apostoli, in wis Epistolis, non orent fimel pro Fidelibus, eofque ferio hortentur, ut in Fide, omnique Gratia indies crescant; & solicite moneant, he vel A postasiam ab illa faciant, vel in illa tepescant, aut deficiant. Sexto; Negant hoc Sacramentum & Chrifto institutum foisse ad solennem Recordationem mortis iplius, fed ad folennem Celebrationem illius Beneficii, cujus antea meminimus, & quod in ammo from habemus. Hoc inquit Sociaus in verbls paulo fapra ciratis; & à Smalcio afferitur, Difp. 12. de Cona. Catechilmus quoque Racov. negat Cenam Domini ea de caufa institutam fuiffe, at mortem Domini Participantibus in mentem revocet. Et Rationem hanc addit - Quod cum, qui vult Cana Domini participare, ita prorfus animatum effe oporreat , ut ex illius animo nunquam mortis Demini excidat memoria. p. 149. At certe Christus fatis diferte affirmat, in hujus Sacramenti Institutione, se illud inflituille in fine mortis & effuli Sanguinis Comme morationem Hoc of Corpus meum, air quod pro vobis

yobis datur - Hic calix eft novum illud Fcedus, five Testamentum, in Sanguine meo, qui pro Vobis effunditur -- Hoc facite in meam Commemo ationem. Luc. 22. 10, 20. Apostolus irem, ubi de hac Institutione differit - Hoc est corpus meum, quod pro vobis frangirur. Hoc facite in meam Commemocationem - Hic Calix eft Novum Testamentum in fanguine meo. Hoc facite quotiescunque biberitis,in meam Commemorationem. 1 Cor. 11.24,25. Et quomodo, qualo, hac Duo inter fe ita connexa non fint, ut alterius fine altero meminisse nequeamus; cum neque mortis Christi, fine isto Beneficio; neque Benehcii istrus, fine Christi morte, Recordatio fieri possit à Fidelibus? Certe par est ratio utriusque. Neque magis opus erat, nt ad hujus, quam illius memoriam m perpetuum celebrandum, Sacramentum inftitueretur; cum utrumque a que aptum lit à memoria Hominum excidere, ac proinde codem adjumento indigeat, ut illud in memoriam redigatur, vel in ca conservetur. Sepsimo; Negant fidenem suorum peccatorum confegui, & Promissorum Divinorum oblignationem. Sic enim Socinus, loco antedicto - Credere fe Cons digne colenda fuorum Pocratorum remissionem consequi, hand valde diversum eft ab co , quod Papifta fentiunt, qui illam propterca in Sacrificium pro vivis & mortuis transformarunt, & Idolum ex en quoddam fecerunt. Et Smalcius - Hos errores graves, inquit, Tempus effet agnoscere; & nec Seipsum, per Populum Christi misere Seducere; & efficere, ut confisus his commentatiis Confolationibus, nibil minus cogitet , quam ut Deo obediat. Quis enim de fun Carne cum omnibus concupiscentiis crucifigenda cogitet, fi ufus Panis & Vini, qui quotidie obvius eft, M 4 Poffit

Sting

possit remissionem Peccatorum, & obfignationem Dininorem Promifforum, imo Stipulationem bana Confeientia, & Reconciliationis cum Deo facta, corfequi? Sic ille, Dilp. 11 de Cona. Pariter, Catech. Rac .- Aliqui ex usu Cana Domini, se consegui remissionem Peccatorum, & firmare Fidem fperant - at qui vule digne Illius Participem effe, enm de remissione Peccatorum ex parte Dei, cerium & confirmatem effe oportet, D. 145. Quali Panis & Vinum in Cona Dominica, non alios effectus in hobis fortiantur, quam quos cibus communis in corporibus rollris producit, cum Apollolus nos moneat discernere Corpus Domini in hoc Sacramento, ne indigne communicando, Judicium irlis accerfamus. 1 Cor. 11.29. & Deminus iple, cum Panem Fucharifficum Discipulis traderet, vocaverit Corpus fuum, quod pro ipfis datum elt; & vimum pariter, sanguinem Novi Testamenti, qui pro ipfis effusus est, & pro-multis, in remissionem peccatorum. Matt.26. 28, Luc: 22. 20. Quali modo dictus Apostolus non affirmet, panem simul, & vinum, in hoc facramento, elle Communionem, id cft, medium communicandi Corpus & Sanguinem Christi. 1, Cor. 16. 16, 17. Quali mors Christi, cum Beneficiis exinde pendentibus, non vivide repræfententur in illo, nec reprasententur solum, sed & per Fidem applicentur cunctis digne sumentibus; unde lactifcium frequenter appellatur à Veteribus, & menta Dominica nomine Altaris inlignitur, Apoltolo preeunte. Heb: 13. 10. & 1, Cor: 5. 7. Quali hoc facramentum adeo non lit Obstaculo crucifigende caini, cum fuis concupifcentiis, ut ad illud efficiendum fele habeat, inftar medii aptiffimi atque pe tentiffimi ; tom quia Ghriffi Crucifixio in & per illud efficacissime menti repræsentatur, & in memoriam

riam reducitur ( que ad mortificationis opus peragendum, & validiflime obligat, & exemplar exhibet perquam illustre) tum quia fordus illud, quod in fanguine suo inter crucifigendum fancivit, & in hoc facramento folenni more commemoratur, à Fidelibus illuc accedentibus folenniter quoque renovatur; quod non parum facit ad Evangelicam Obedientiam Deo præstandam. Quasi demum, pec-cata quotidie commissa, quotidiana Remissione non indigeant; aut fides nostra de remissione peccatorum affidue commifforum, non validius confirmetur facramenti hujus figillo Diplomati Evangelico annexo, quam Indulgentia illa generali, que in promile lis Evangelicis Cunctis offertur, Ottavo; Affirmant cibum & potum in hoc facramento, esse nudum duntaxat panem & Vinum; Corpus autem & Sanguinem Christi, negant manducari & bibi in Coena. Sic Oftorodus Inft: c. 38. p. 332. Socinus item. Opinionem Illorum, qui dicunt verum & essentiale Chtisti Corpus, in Cona sumi, comedique spiritualiter, rifu excipiendum elle autumat - Hec, inquit, inter se pugnant , revera veram Christi carnen sumere, & cam Spiritugliter Sumere. Et poftea. Hane opinionem, ait, cum alii Evangeliei, tum Pontificii omnes, cum Risu excipium Quod & ipse probat. & Argumentis firmare nititur. Lib: Quod Regn. &c. At è contra, licet præsentiam Christi corporalem non afferamus in Cona, neque modum iftius præsentiz definire audeamus, affirmamus tamen, eam elle realem, & Christum Spiritualiter à sidelibus participari. Quod enim realiter non adelt, realiter accipi non porest. Neque Corpus & Sanguis Chrifti, quorum participes reddimur in hoc Sacramento, unquam habebantur in Ecclelia Catholica, pro craffo fell onis

crallo & corruptibili Corporis nostri Alimento, fed pro Anima folius Pabulo; adeogne non nifi fpirituafiter accipi pollunt. Nono; Sellionem folam probant ad menfam Domini in acceptione hujus facramenti, Geniculationem autem omnino danmant. Sic emm Offorodos Quod Aliqui Symbola geniculando fumum, habemus nos pro superstirione, qua hand procul absit ab idolomania pomissicia; merito a veris Chrifrianis vitari debeat. Inft. cap. 38. p. 344. At è contra, fi aut veteris Ecclefiæ Praxis, aut ipfa huins Sacramenti Dignitas, cum ratione fumendi, à nobis aftimanda fit, sessio ista ad mensam Domini omnino rejicienda est; cum neque contona sie isti praxi, que cum Adoratione semper conjuncta est, eadem ic. qua in publicis precibus un funt; neque nature atque Dignitati ipfius Sacramenti, in quo, ficut Symbola prece folenni benedicebantur, univerlo Populo acclamante, Amen; ita & cum prece Communicantibus distribuebantur, unoquoque Ipforum pariter dicente, Amen. Hoc innuitur ab Apostolo, cum de hoc more sequitur i Cor. 14. 16. Evidentius autem apparet ex antiquis liturgiis tum Grecis, tum Latinis; necnon è fustino M. in Apol: 2. juxta finem; & ex Hieronymo, Comm. 2. in Gal. Atque adeo universim invaluit olim in Ecclesia, ut Augustinus palam testetur - Nemo Panem istum manducat, nifi prins adoraverit fc. Comm. in Pfal. o8. Neque seffio hac ullo modo probatur ab Ecclefia Christi hodierna, sive orientem, sive Occidentem fpe temus. Imo paffim ablegatur ab iftis Ecclefiis que Protestanrium, sen Reformatorum nomine vulgo infigniuntur; & speciatim, a Polon cis, tum Bohe mice, tum Augustane, tum Helvetice Confessionis que non femel in Synodum una congregata, hunc **fellionis** 

91

Icilionis Geltum junctis fuffragils damnarunt, ut inhoneflum, & kandalotum, & infidelibus Arianis proprium, qui & Dominum, qui nos redemit, abregarunt, & le cum illo pari folio collocarunt. vid. Harmon, confess.

5.77. Quod ad flatum Anime feparate; dicunt, cam non amplius vivere led omni fenfu carere; nulla voluptate frui a aut dolore torqueri dullam omnino Actionem exercere, aut exercere polle; Deum non viderested una cum Corpore dormire ufque ad Diem Refurrectionis; quando finnal cum eo refufcitabitur. Et, ut hanc Plychopannychiam validius aftreant, negant animam humanam effe ex natura fra immortalem. Sic chim Socious Epift. v. ad Joan: Vol. kelium .- Tanum id mibi videtur fratui pofe , poff hanc vitam Haminis animam, frue animam, non ita per fe fubfiftere, ut alla Pramia, Penafve fentiat, vel etiam ista fenetendi fit capax - In Tojo primo Homene, totini Immortalitatis rationem um Gratia Dei tribno: net in ipia Creatione quidquam immortalis vite in Homine agnosco. Que ejus verba etiam de anima primi Hominis intelligibult, cojus immortalitatem Puccius afferuerat. Alem paulo post differens de istis Christi verbis quibus Sadducasos confundebat, Argumento ducto a verbis Dei ad Mofen. Matt. 22.31. 32. cum Exod. 3 Cahec habet - Vrvere adhie and Deum is dici & poreft & debet , qui aliquando in vitam, camque immortalem, ab ipfo ommino revocabiter. Tom. 1. p. 145. Huc etiam spectant, que ad Andream Dudithium feribit - Nee de Immortalitate anima, neque de altera aliqua vita, ullam in invocifis veteris Fæderis literis memionem claram atque apertam unquam fiers credo. Ao mofco tamen mule a ibi repersos loca. que myflice de alla quadam vira furma loquament.

eamve immant. Inter que & ille oft à Domino Jesu explicatus, Ego Dens Abrahami & Dens IJaaci &c. Sic ille, Epift. 3. ad Dudith. proo7. Col. 2. Tom. 1. Unde Frantz. non immerito illum fic redarguit Non me latet, Te etiam negare immerealitatem Animarum, mifi Christianorum in Resurrectione. - Et videbimus infra Te confugere ad impium Dogma Fpicureorum, ut corum Patrocinio Te tegas. Puccii Def. ad Refp: Socinis Prafat: p. 264 spl. 2. in fine. Tom. 2. Catech. Rac. in eandem septentiam Homo natura nihil habet commune cum Immortalità. te. pag. 15. Smalcius quidem contra Frantzium, videri volt, contra morem fane fuum, paulo modeftior in hoc Dogmate afferendo, dum fe credere dicit, Animas vel foiritus Hominum post mortem redire ad Deum, & ita fue mode effe superfrites. Difp. de extr. Judic. Sect: 4. Interea tamen, ad ilta loca que ad immortalitatem animarum afferendam affert Frantzius Responsa qualiacunque potest, reddit; istaque loca invalida elle affirmat ad probandum illud, cujus gratia afferentur. Idem Ib. Sect. 3. a pertius sensum suum de hac Re profert, cum ait -An Spiritus ille, qui ad Deum reding & à Corpore Separatus est, sensu aliquo praditus fit. Can voluptate aliqua fruatur ume Adventum Chrifti , & ante conjun-Etionem iftam novam sui cum Corpore glorificato, quod Deus olim daturus eft credentibus valde dubitamin; imo aliter se habere credimus. Nempe quemadmodum Corpus Sine Spiritu, Cadaver eft : ita vicissim, Spiritus fine Corpore, nullas altiones exercere potes. Idem. Exam. 100. Err. Anima Sanctorum, post mortem, nibil sentiunt , me aliqua Re perfruuntur, cum fine Corpore nullas operationes exercere poffint. Ett. 81. & in Exam. 157. Err. Anima Santtorum , ante Dien Judicis

c

G

C

f

C

fe

ta

le

D

CI

lo.

Judicii, Den i non vident. Ert. 98. Denique, Identin Resp. ad nova monstra part. 7. c. 3. pag. 36. appereissime loquitur, sie inquiens — Sanctos [sc. defun tos] nunc extare, nulls modo probari posse nobis persuassissimum est. Ino, cos omnes, in Christi demumi Adventu, novam existentiam consecuturos, certum est ex eo, quod tune demum ex mortuis resuscitandi esse credun ur.

5. 78. 16. De Refurrectione, & statu seculi post Returrectionem futuri , hæc opinantur. Primo , eaden numero Corpora Hominum non refurrectura. fed alia spiritualia illis à Deo danda fore. Ita Smalcius in Exam. 100. Err. - Corpora bec, que nunc circumferimus, refurrectura non credimus, fed alia nobis danda effe, ex Deo; vel ex Calo, ab Apoftolo edolli ffatuimus. Err. 80. 88. Atque corpora hæc 2 Deo nobis tunc danda, adeo pura & spiritualia elle putat, ut affirmare non vereatur - Poft Re-Surrettionem nos futuros Deo similes, etiam quoad Corpora. Exam: 197. Err: Err: 103.Oftorodus item.lift. cap. 41. p. 389. hee habet -- Paulut, alt, de credentium Corporibus differens , quod post Resurrectionem non fint fatura Terrena, fed Spiritualia & calestia, poftquam so. a Mortuis resurrexerim ; & expresse concludit, quod Caro & Sanguis Reghum Dei haredit are non poffint, ( fc. 1, Cor 15. 5. ) nomine Carnis & Sanguinis , Corpora carnalia intelligit. Secundo; Affirmant Impios, cum Diabolis, in œte num non victuros in Inferno, atque illic variis Cruciatibus, pro diversitare Meritorum, obnoxios futuros, sed potius delendos penitus, & annihilandos effe. Sic acta Manuscripta Colloquii Racovienfis, in quibus hac occurrunt -- Animadvertendum eft , Christum & Apostolos quodammodo coactos fuiffe, Hominum Opinionibus,

que sun plerumque vigebunt , fe accommodare ; que admodum fatis aperte docet parabola Dirutis & La zari. Nam Aliquem in Inferno fuiffe, & ibi sarqueria aut in fine Abraha decumbere, finn plane fictitia, & Similia Ilis, que Poeta de Ixiona, Silypho, Tantalo feribunt. Has criam Prudentia hodie apud vulgus Chris Stianorum, in bac materia, utendum est Illis, qui Glerie Dei consultum cupium. Hæc Illi, plus satis inipie Quali Christus, & Ilhus Apostoli, Doctrinam fuam accommodaverine fallis & fictitiis Hominum Opinionibus, & pro veritate Evangelii nobis tras diderint Gentilium Poetarum Fabulas, equident Christus in ista Parabola, Anima Tormenta in Inferno describit, Similitudinibus à Corporis supplie cio delumpris: sicut & alibi, cœlestia gaudia depingit. fub Imagine Cona nuptialis; neque enim aliter nobis concipi potuerume, qui omnem fere notitiami nostram per Sensum Januas intromittimus, & Res Spirituales non nifi Phantaimatibus corporeis ve latas contemplamer. At liquis hinc inferat, Res ita representatas esse omnino fictitias arque sabulofas falfitque vulgi Opinionibus accommodatas fummamque prudentiam elle putet, imperite plebi imponere, dum eam in Erroribus iftis confirmat quos ex officio detegere tenetur, certe, nec Fidem in Deum tuetur, nec Charitatem erga Homines. Smalcius tamen idem Dogma tuetur, Difp. de Bap-) ris. ubi hæc babet. Solas pios in eternum victuros o nome petitum eft e penetratibus S. Literarum qua folos vita promifione fotantur Eideles ? Jam , fiquis bine collegat, Impios in aternam non victuros, id non noftra Sementia , fed. S. Literis potins adferibendum effet. Cum porro, de Interitu vel Judicio Damonum legitur , nomme delendos eos effe ; hine jure colligi poseft? Tam

ù

i

fi

q

Jam , quamodo boc fut wum fit , in co, vnichique, noftro quidem Judicio , licet Senfu fue abundare. Idque idem etiam de Cruciatibus Damonum & Impiorum of Statuendum, Idem quo que Ib. S. L. g. ad omnia S. Scripturz loca, que in contrarium adduci folent, ut potelt, respondet, Ita sc. Sociniani Vitia tollunt, & Homines à peccando absterrent, dum supplicia peccatoribus impenitentibus polt hanc vitam intentata, è medio tollunt. Ita Gloriæ Dei consultum cupiunt, dum S. Scripturas dedecoraet, & Indibrio habent Ita Fidem antiquam restituyot, dam Origenis placita è Platonicis bauffa, arque olim cum Anathematismis damnata à Theophilo & Epipha nio in fynodis Episcoporum, & poster in Cancibo quinto Occumenico, è sepulchro ernunt & in luce collocant, Nemo quidem nescit, vitam sempiter. nam in S. Literis Piis duntaxat , Fidelibusque promitti atque destinari. At quis pescit, hanc vitam fempiternam elle limul vitam beatam, que fola vita dicenda est, coque nomine digna; cum Dolores; & Cruciatus aliaque mala, que vite felicitatem vel tollunt, vel imminuum, non femel nomine mooi tis, & perditionis infigniantur, Idque non folum in leculo futuro ( in quo vocantur mors fecunda, & interitus. Apoc: 2. 11. & 20, 6. 14. & 21. 8. 2 Theff 1 9. 1. Tim: 6. 9. Matt: 7. 13. Rom: 9. 22.) fed & in hoc quoque feculo; in quo degimis, viramque adhuc trahimus? Rogate Dominum, ait Pharao ad Mosem & Aaronem, ut auferat à me mortem istam (locustas intelligens ) Exod: 10. 17. Quotidie morior, inquit Paulus, com differit de Afflictionibus fuis affiduis. 1 Cor: 15. 31. Atque iterum Dens 4 qui ex tanta morte nos eripuit. 2 Cor: 1. adl de grandi Periculo loquens, Et rurius -in mortibus frequen-

frequenter, fc. Jul. 2 Cor. 11. 23. Qui adulterium committit dicitor perdere Animam fdam. Prov. 8. 32. non fancieam abolendo, fed à Deo abalienando. Eodem fere fenfus Donum dicitur perdere Cor Eceles 7. 7. Paulus denique vuit Incestionim Corinthium Satang tradi in Carnis interrium the Spiriths falvus hat in die Domini. 1, Cor. 5. 3. Non certe ut mortem Corporis fubiret; fed ut morbo quodam, aliove Cruciatu (inftar Jobi ) afflictus ac perdomitus, relipifeere disceret, & veniam a domino confequeretur. Quod & postea lactum eft; ut narratur, 2, Cor. 2. 611. vel etfam, ut Paulus iple, ad quem Angelus Saranæ miffus, eft, ut cum colaphizet, ne excellentia Revelationum inpra modum efferretur. 2, Cor. 12, 7. Itagne firma ftet fides Catholica, verbis Christi & Apostolorum innixa, que Animarum Immortalicarem statuit, & Corporam quoque humanorum post Refurrectionem, cum eternitate Pomarum Gehemalium, Siguidem Christies, cum ad Judiciem venturus est sententiam dicturus in Hedos æque ac oves, id elt, maledictos aque ac Benedictos, cadem plane voce uritur in Amborum mercede affiguanda [ fc. voce diwie Thi, inquit, abibutit in Supplicium ater. num; julti autem, in vitam aternam. Matt. 25. ult. nempe in supplicium istod aternum, ubi vermis eorum non moritur, & Ignis non extinguitur; fen in Gehennam Ignis inextinguibilis, ut ahbi loquitur. Marc. o. 43 48. Quicunque blafphemave. rit in Spiritum Sanctum, non habet Remillionem in zternum, fed reus tenebitur zterni fudicii. id est, Condemnationis seu Poena; inquit idem Christus. Cap. 3. 20. Arque iterum. Qui credit in Filium, habet vitam aternam; qui vero non obtemperas

est

Vellie

sp/

temperat Filio, non yidebit virim, fed Ira Dei manet super eum. Jo. 3. ult: Apostolus item — Qui ignorant Deum & non obedium Evangelio, Penam pendent exitium æternum, à facie Domini, & à glorioso ipsius Robore. 2 Thess. 1. 9. Petrus & Judas in candem sententiam; qui de Gnosticis disserentes, æternas Penas eis minantur—Quibus, inquiunt, Caligo Tenebrarum in æternum reservatur. 2 Pet: 2. 17. Jud: v. 13. Joannes demum in Apocalypsi prophetice narrat, quomodo Diabolus, qui Gentes seducebat, consiciendus sit in stagnum ignis & Sulphuris; ubi & Bestia, & Pseudopi opheta; & cruciabuntur die ac nocte, in secula seculorum. A-

DOC. 20. 10.

\$ 79. 17. De magistratu Politico, & potestate illi divinitus concella multa quoque tenent Heterodoxa. Nam Prime, negant illi fas esse, ut Gladio animadvertat in quolvis Maleficos cujuscunque facinoris rei fint. Etenim Oftorodus affirmat, Pracepea Christi nulli Homini permittere, at alteri vitam adimat. Inftit, cap. 28. Secundo, Smalcius speciatim excipit Adulteros & fures, ut & Homicidas, à pœna capitali subeunda - Quemadmodum Christus, inquit , non pracepit Homicidas capite plettere, fic etiam, & tanto magis, Statuendum oft, eum non pracepiffe, ut Adulteri vel fures Capite plectantur; quanto minus oft Peccatum reipsa Adulterium, quam Homicidium, vel furtum. Nam Adulterium Honestatem tantum alienam petit; Furtum facultates, Homicidium veroj ipfam viram. Cum autem Frantzius attulerat Thefi fc. 30 " ) exempla adulterii, ante legem Mosis, morte puniti; respondet Smalcius & Tam ea que ante legem, quam que sub lege, licebant, censeri debere abrogata effe per Christum, quod ad Indicia attinet.

attiner. Difp. de Rebus. civil Sect. 2. Terrio, Idem Smalcius negat, Sententias Judicum in maleficos, dicendas elle ex legibus Imperatoriis, que, ut ille affirmat , legalibus Mofis rigidiores multa funt , & cum Christi Sanctissima , ac mansuerissima Religione convenire non poffunt. Imo ulterius allerere audet, legem Divinam moralem ; & cum illa , legem Natur ra, ad legem Christi reformandam ese, limitandam, atque ten per andam. Ib: Resp: ad Thes. 47. Frantzii. Quarte; Negant Christiano licitum esfe, Bellum gerere. Unde sequitur, nec magistratui Christiano fas esle, Belium indicere, & subditos suos Armis defendere cont a Hoftium Injurias; neque subditis, ad justum Magistratus, Arma capere. Vid. Smalcium, Difp. 6. de Rebus civil. & Socinum, 11b. Quod Reg. Pol. &c. cap. 3. ubi negat, Prime, licere nobis, five per nos iplos, five per Magistratum, Injuriarna, stras ulcisci. Secundo, licere, ita vim vi repellere, ut etiam Hominem interficere liceat , fi aliter vis repelli nequeat, cum Bellum injustum nobis infertur. Terrio, Perniciolissimum errorem vocat, pura Religionis, & Divini cultus conservandi Gratia, ( fi id aliter heri nequeat ) Aliorum Hominum Sanguinem fundere licere; & docere, Christiani Magiftratus Officium effe, cos, qui Herefes diffeminant, ( difertim, fi ab Incepto delistere nolunt) non modo vi reprimere, sed etiam imerficere. At e contra, Deus cunctis Noz posteris, hocest, toti humano Generi, hoc Præceptum dedit - Quicunque effundit sanguinem humanum, per Hominem Sanguis ipfius effunditor, quoniam ad imaginem fuam fecit Hominem Deus. Gen: 9. v. 6. Sanguis polluit Terram, (inquit Deus alibi) neque aliter expiari potest, nisi per ejus fanguinem, qui alterius fanguinem fuderit Num:

Num. 35. 33. Que Ratio legi huit annexa, etfictil raelitis à Deo tune per Molem date, ubique ils temper valet. Christus item ad Petrum, quir Gladium foum diffringerat injuffe Magistratus - Converte Gladium tuum in locum fuum; omnes enima qui Gladium acceperint, Gladio peribunt. Matt. 46. 52. Apostolus pariter, de porestate civilia sive Principe differens, Dei, inquit, minister est Tibi in Bonum. Sin malum feceris, Time; non chim freftra Gladium portat. Dei quippe minister est, vindex in tramy id eft, ad Poenam infligendam ) ei, sui malum fecerit. Rome 13.4. Neque cuiquam ignotum est, quomodo piisimi olim imperatores, aliil que Principes Christiani, hanc Gladii potestatem, à Deo sibi datam, exercuerint in malescos, nemine Episcoporum improbante; & quod Bella gesserint in Christiani nominis Hostes, ut Ecclesiam sibi subditam ab exterorum Inipriis vindicarent. Imo, quod & Gladio animadverteriat in quosdam Hæreticos, qui palam Blasphemi erant, aut seditiosis cujusmodi erant Manichæi in oriente, & Circumcelliones in Africa. Quidni enim hæc eis licerent cum milla lex Christi vetet, fed potius comprobet? ubi autem non est lex, ibi nec Transgressio est. Rom. 4. 150 Quid vero Smalcio in mentem venit, cum afferere non vereretur, etiam ipsam legem Divinam moralem, cum lege natura ad Christi legem elle reformandam, atque limitandam ? Quali Christus venerit ad hanc quoque Jegem ex aliqua Parte tollendam, restringendam, aut infirmandam, & non potius, ad eam stabiliendam, explicandam, à Corruptelis vindicandam, atque confummandam five complendam. Sic enim iple diferte affirmat, & consentance le gerit in fermone fuo fuper montem, ubi legis Christiane praxin

Praxin nobis luculenter exponit, & Authoritate legillatoris accurate fervandam injungit. Matt. c. v. 17, &c. Neque ipfi Sociniani hoc alibi negant. Imo, non id folum concedunt, fed & pro eo acriter conrendunt; & Theologos istos Evangelicos damnare solent, qui negant Christum Decalogo novas aliquas leges de suo addidisse, sed illum duutaxat explanasse, & à malesanis Scribarum atque Pharisaorum Glossis vindicasse. Quod vero spectat ad naturam & obligationem legis moralis, ab omnibus Catholicis hactenus pro certo habitum est , eam invariabilem & immotam effe æqui, bonique Regulam, tam in officiis erga Deum, quam erga Homines; Regulam plane indifpenfabilem Actionum nostrarum; talemque, que semper & universim obliget Genus humanum. Hac autem lex eadem prorfus est cum lege natura, quam Gentes etiam intos scriptam habebant in Cordibus suis, & factis demonstrabant, sine litera Tabulis lapideis insculptat ut Apostolus loquitur. Rom: 2. 14, 15.

6. 80. 18. Negant Diem Dominicum, aliosque Dies Festos, de Jure observandos esse à Christianis; pariterque statos Jejuniorum Dies damhant. Sic enim Catech: Rac:

Nullo modo Christus constituir, ut Diem, quem vocant Dominicum, Sabbati loco obiremus; cum Religio Christi, quemadmodum alias Caremonias, uti vocantur, ita quoque Delestum Dierum prorsus tollat; ut aperte scribit Apostolus. Col: 2. 16. Verum, cum Diem Dominicum antiquitus celebrari à Christianis videamus, nos eandem libertatem Christianis omnibus permittimus. pag. 123. Et postea, de sejuniis ita præscribit. Jejunantes certis Diebus astringi nullo passo debena. Id enimest contra Proprietatem & libertatem Religionis Christiana, que spi-

I

Te

ritualis

vitualis est, nec ullo modo ullis Temporibus astringitur. pag. 142. At è contra; fatis liquet Apoltolum ifthic loci, sicut de discrimine Cibo um à Judais ex lege Mosaica observato, ita quoque de Festis Judaicis loqui, fc. Paschæ, Pentecostes, atque Tabernaculorum; una cum neomeniis & fabbatis, quæ fuerunt umbra futurorum; non autem de Festis in Genere. Conftat irem ex libro Actorum, Apostolos, quamdiu in Judza degebant, Festa Judaica obfervasse, una cum Fidelibus ex ista Gente; Templum Hierofolymitanum istis Dicbus adiisse; statalque Precum publicarum Horas, simul cum Cæteris, observasse; necnon, cum Judzis provincialibus, per Asiam Græciamque dispe sis, sabbata coluisse in Synagogis illorum. Idcirco, multum fallitur Mofcorovius in ista fua Catechesi, cum dicit Apostolum in isto loco Delectum Dierum prorsus tollere; neque enim vel Festa Judaica iliic abrogat. Tantum docet, fideles è Gentibus, quales erant Colossenses, non obligari ad eorum Observationem -- Nemo, ait, vos judicet, five damnet, ob Cibum, vel Potum, aut respectu alicujus Festi, aut Novilunii, aut Sabbato. rum; Que funt umbra Rerum futurarum Col: 2. 16, 17. Pariter constat, Diem Dominicum, five primum Hebdomadæ Diem , à primis usque Tempo. ibus, publicis Ecclesia Conventibus, sacrisque officiis peragendis, dicatum fuille; haud dubie, ex Institutione Apostolica: necton, quatuor solenniora Festa, sc. Passionis Domini, Resurrectionis, Ascensionis, & adventus de Cœlo Spiritus Sancti; quæ Augustinus affirmat anniversaria iolennitate celebrata fuille, ab universa, quacunque se diffundit Ecclesia, ab ipsis Apostolis commendata atque statuta retineri. Epist: 118. Januario. Idem dici potest de jejunio

Jejunio quadragelima amiverfario, irem Ferie quarte & fextæ hebdomadatinf & de vigiliis folemniorum Festorum. Qraomnia veteres referent ad Traditionem Apostolicam. Neque sane aliam originem habuille ulle mode verifimile eft, cum & tam antiqua fint, & tam universim observata, ut ad alios Authores referri nequeant. Quid? quod cum publicus Dei Cultus five in Festis, five Jejoniorum Diebus, fit non folum ex Institutione Divina inter Christianos agnita; fed & pars Religionis naturalis, apud omnes Gentes, ex mnato Rationis lumine demonfrata, cunctorumque Praxi ubique stabilita; necesse omnino est, ut ad publicum hunc Cultum celebrandum, ut certa loca, fic & certa tempora statuantur. Alicquin, tantum aberit, ut hujusmodi cultus decenter & ordine peragatur, secundum Apostoli mandatum, ut nec omnino peragi possit; cum Poruhis Christianus plane nesciat, vel ubi, vel quando convenire oporteat, ad facra publice celebrandais .outo

2

fi

n

d

Ic

al

91

ra

ut

fe

T

19

pr

tu

fcı

Qu

ut

G

S. St. 19. Sed ut in hoc nimis laxi funt, & licentiz neutiquam ferende Patroni; sic in aliis quibuldam nimis rigidi funt, ac severi, & morosi libertatis alletiz Censores. Negam enim Christiano fas esse, plus appetere, acquirere, aut habere, quam necessimolica nostra postular. Plus etenim requirere, ex O. storodi sententia, est avaritia ista, qua à Christo, & Apostolo Paulo damnara est. Inst. cap. 31. Veruntamen, cum magistri ipsius, Socini sc. Facultates in Pecuniis consistebant, è Re sua putavit easem se nori dare, usuras sostias inde exigere, & historoper se uso Divino Pracepto esse prohibitum, nisi illud, quod cum Proximi ipsius, quo exigitur, damno stat,

nec quicquam cavendum preterea restare, misi scandalum & offensionem aliorum. Que tamen tunc demum vitanda eft , cum alioqui in nullam aliam majorem necessario sit incurrendum. Mihi, si Pecuniam, quam habeo, Fanori non darem, multo majus scandalum & offensio prusto effet , quam nunc do. Nam & me , & Filium mean, ad fummam inopiam, extremamque egestatem redigerem; ex qua utrique nostrum ingentia Salutis ipsins aterna Jactura facienda pericula imminerem. Sic ille caulam tuam agit contra Scandalum Fænoris: Epift: 4. ad Chriftophorum Morstinum, Philippoviæ Capitaneum. Op. Tom. 1. p. 457. col. 2. At certe, alie viæ socino suppetebant ad lacrementum è Pecunia fua capiendum, in fui & Familiæ fuz fustentationem, que nullius offensioni erant obnoxiæ; ita út illi minime necesse fuerit, cum scandalo cujulquam, ad Fænus exigendum confugere. Idem Oftorodus Christianis illicitum effe vult, in efu Potu, voftisu, reliquisque illius Generis , voluptatem aliquam querere; licet olim Judais permiffa fuerit, quibus in Fædere Mofaico Promissa data sum de terrena falute atque felicitate. Sic ille, Inft. cap. 30. At ubi, qualo, prohibetur sub novo Fædere, moderata ista ac tempestiva voluptas, quam Solomon, ut infigne Dei Donum prædicat, & ut eximiam felicitatis humanæ Portionem, quamdin in his Terris vitam degimus? Ecclef: 2. 24. & 3. 22. 8. 15.6, 7, 8, 9. Christus item in Evangelio mullibi prohibet Epulas, fed eas ita dirigit atque moderatur, ut usui simul nostro commendet, ex ipsius Præfcripto celebrandas. Luc. 14. 12, 13, 14. Iple quoque Convivio excipi dignatus est; adeo frequenter, ut occasionem inde arripuerint Pharisei eum, pro Guione ac Vini-potore, apud vulgus calumniandi. N 4 QuanQuandoque etiam se convivam ultro præbuit, & Dia Holpitum officia gratiflime semper excepit Quinimo Pharifæo isti inhumanitatem exprobrat;qui non fatis laute & honorifice iplum excepillet, viz. osculo saluratorio, aqua ad Pedes abluendos, & oleo ad Caput ungendum. lb. cap. 7.44, 45, 46. Denique, primum omnium miraculum edidit in epulo nuptiali, ubi aquam in vinum optime note convertit, ad exhilarandos convivas, cum jam probe bibillent; ut plusquam innuitur. Jo. 2. 10. Et cum jam mundo valedicturus effet, dum Bethaniæ epulatus eft, in Domo Simonis Jeprofi, gratiflime accepit unquentum illud pretiofismum, quo Caput ipsius perfusum est, Opusque istud mulieris pro Bono habuit, & magnopere laudavit; imo, per totum Terrarum Orbem, una cum Evangelio suo, prædicandum esse voluit, in honorificam mulieris istius Memoriam. Et quod observatu dignum est, satis acriter Discipulos quosdam increpuit, qui ad prodigam, ut sibi videbatur, unguenti istius effusionem, indignabantur. Matt. 26. 6-13. Apostolus quoque Corinthiis suis Epulas permittit, etiam in Domibus Idololatrarum, ex ipsis Idolothytis, modo non fiat cum scandalo Infirmorum. 1, Cor. 16. 27, 28, 29. Postremo, tum Christus ipse, tum Joannes in Apocalypfi, cœleftia Gaudia describit, fub Typo epuli magnifici, five Conæ nuptialis. Matt. 22. 2, &c. & 25. 1, &c. Apoc. 19. 9.

§. 82. 20. His omnibus adjicienda funt, que pon incongrue Ceteris anteponi potuerunt; nempe, que de primorum Parentum Statú, & conditione tenent tum ante, tum in, tum post lapsum. Nam Primo, De illis in statu Innocentiæ spectatis, hac asserunt. Nimirum, Primo, Excellentem quandam

Dei

Dei Greatoris , ant Rerum creatarum notitiam Neutri concreatam fuille aut ab origine infulam. Adamm, inquit Smalcius, inftar Infantis wel puers se elle nudum ignoravit. De Ver Dei Fil. cap. 7. p. 6. Atque ite um ; De Conjuge propria , non mifi Senfibus obvia cognovit; fc. qued nominanda foret Eva. quia Mater futura omnium Viventium; & virage five vira, quia de vivo sumpta eft. Socinus item dieit, Adamum Bestiis nomina imposuife qualia sibi visum eft. Putafne, inquit, Beftiarum nomina praftamioris & reconditioris alicujus Significationis fuife? Annon porius vides Bestiarum nomina non ad Alia respexisse, quam ad ea , que Sensibus sese prodebant , & unicuique manifesta effe patuiffent ? De statu primi Hom. cap 4. Hec quoque ibidem habet - Nesciebat A. damus, antequam ex Arbore scientie boni & Mali comederet , vim illim Fructiu ( fc. Arboris vitz ) aut Saltem, quanti vis illa facienda effet, ignorabat, parag: ult. & postea, cap. 6. parag. 2. ita pergit in afferenda Adami Ignorantia-Adamu, quamvit natura mortalis effet, se mortalem effet, nemine indicante, non vere agnovisset -- vere antem non agniturum fuisse Adamum , se mort elem effe , nemine indicame ex eo perspicuum est, quod nos ipsi de nobis Id, non nisi experientia ipsa, & Rationibus, propter experientiam animadversis , nosse potuinus. Hec illi. At è contra. Apostolus diserte assirmat, novum Hominem renovari de inigrano, ad, seu in Agnitionem [ Dei sc. ] juxta Imaginem Illius, qui Ipfum condidit. Col. 3. 10. unde fequitur. Adamus, qui primum conditus est ad Dei Imaginem, & ad Cujus exemplar exprimendum novus Homo indies renovatur, donec ad integram Ipins Perfectionem pervigerit, excellentiore quadam Dei Creatoris notitia primitus imbutum.

imbutum fuifie. Quod vero ad Nocitiam Creaturarum attinet; illa latis paret ex nominibus, que ikdem impofuit, priufquam, experientia Magistra, intignem istam Ingeniorum varietatem ; que in tot Animantium speciebus reperitur didicisse potuerit; querine Deus ipse rata habuit, utpote Singulorum naturis apprime Congrua. Gen. 2. 10, 20. Quod & ex Hebreo Sermone liquet, quo Adamus tuno ntebatur, cum ista nomina imposinit, ut a viris doctiffimis observatum elt, quorom Sententia confirmatur Argumentis è Textu facro petitis. Idcirco, hujufmodi nominum Impolitio, luculentum erat tam scientiæ Adamo concreatæ Documentum; quam Potestatis atque Dominii Ipsius in Centuras. Ex hac abtem una Instantia, si alia Argumenta deessent, non fine Ratione concludi posset, Sapientiam eidem Adamo concreatam fuisse, que se ad Cætera omnia fimul extenderit, quibus idoneus, pleneque inftru tus redderetur, tum ad Cultum Deorite præstandum, (qui non mediocrem ipfius cognitionem præfupponit) tum ad Dominium in creaturas exerendum; tum, ad fuam Ipfius Felicitatem in hifce Terris procurandam, atque perficiendam; tum denique ad instructionem Posterorum, quomodo se gererent, tum erga Deum, tum erga le invicem; quomodo Pietatem erga Illum ut oportet, exercerent, & Societatem inter fe mutuo colerent, ex Præscripto legum à se datarum. Atque hanc fuille tententiam veterum fapientum apud Hebricos, Siracides idoneus Author est, ubi de primis Parentibus ita disserit Deus Consilium, & linguam, & Oculos, Auresque, & cor dedit Ipsis ad cogitandum; Disciplina Intelligentiæ replevic ipfos; Bona item & mala demonftravit Iplis. Ecclus. 17. 6, 7. Itaque, cum post lapfum

dapfum le cognovifie dicuntur quad midi fuerino intelligi nequit de nuditate fimplicites pecepea, fen privatione vestium ( quam ne puer quidem, & Infantes hodie ignorant, multo minus poimi Pacentes nostri in statu Innocentia ) sed de muditate ignominiofa five poenalli, que confiftebat, partim in privatione iffins Gratia, qua Illorum Anima primitus vellitæ fuerant à Deo; partim in rebellibus Concupilcentia motibus que, Frano ilto amoto infurgere experunt contra recta Rationis modera men. Diciter etiam de Adamo, qued ad primum Evæ confpectum, cum à Deo ad iprim adduceretur. pro certo noverit, eam fuille compactam ex Carne & Offibus Ipfius ; quod tamen fenfu percipere no quaquam potuit Ipfo in fomnum profundum de merlo. Quod autem Adamus plane nesciverit vim falutarem Fructus Arboris vita, antequam comediffet ex Fructu vetito, gratis dicitur, etenim contraria Affertio multo probabilior effe cum hand verifimile fit, Deum cetaffe Adamum, quod ad vice. felicis Immortalitatem procurandami tantopere conducebat ; neque ufpiam legamus ; Daum hoc de mum revelaffe Adamo , post esum Fructus vetiti. Cum ergo legimus, Deum ejecifie Adamum de Paradifo, ne forte mitteret Manim fuam & fumeret etiam de fructu Arborisvitz & comederet. & viveret in æfernum; Gen: 3. 22. bene concludi potest Ipsum Fructus istans virtutem falutiferam probe cognovisse à quo Deus collocaverat eum in isto horto Edenis. Denique, Nihil obstat, quo minus Adamis à Principio noverit, se natura mortalem esse, quantum ad Corpus attinet, quod ex fragili Terræ pulvere compactum erat ficut & Corpora brutorum Animantium at ex Dono Dei Immortalem perpermanfurum, quamdia Innocens. Deique Mandate obsequens permansurus esset. Neque enim ei metuenda erat Mortis Sententia, niss ex comminatione Dei, ex hypothesi legis violata circa esum Frucius

vetiti Gen. 2. 17.

Secundo; Imaginem Dei , in qua primi Parentes creati fuerunt in fanctitate & justitia quadam peculiari non conftitisse. Hanc enim lanctimoniam. quam Frantzius una cum Alis, tribuit Adamo ante lapfum, Smalcius appellat Ideam quandam in Cerebro Ipforum natam, de qua ne yeu quidem in S. literis. Difp. 2. cont. Frantz. Atque alibi - Primum Hominem , in Jua Creatione , Sanctitatem & Dona Supernaturalia accepiffe, eft vetus, eaque putidiffima Fabula. Exam. 157. Err. Err. 704. Eadem quoque habet. Refp. ad nova monst. part. 2. Cap. 24. pag. 215. At e contra, Homo dicitur conditus ad Dei imaginem. Gen: 1.27. cujus Imaginis præcipua Pars est Sanctitas; ad quam proinde repræsentandam. non semel ab eodem Deo admonetur, ubi ait, Saneti eftote, ficut & ego Sanctus fum. 1. Pet. 1. 16. Lev: 11. 44. & 19: 2. & 20. 7. unde & Apostolas Paulus Ephesios suos obnixe hortatur, ut vetere Homine deposito, novum induant, qui secundum Deum creatus est in Justitia, & ve a sanctitate. Eph: 4. 24. ea vero fine dubio per Renovationem Evangelicam instaurantur, quæ in primis Parentibus ab initio fuerunt, & per lapfum deperdita funt. Solomon quoque affirmat, Deum ab initio fecisse Hominem Restum [ Hebr: Jashar ] Eccl: 7 ult. hoc eft, integri atque finceri, tum Judicii, tum affectus. Hanc enim vocem 70 Interpretes varie transferunt, fed in enndem fere fenfum; viz. diegeor, oner, alu Swor, ajador, nandr, agester, eudur & ogder, & nadager. Id eft, Inftum,

fe

ni

&

er ta

fui

hy

di

Justum, Sanctum, verum feu veracem, Bonum, Honestum, Acceptum, Rectum & purum Pial: 51. 12. Rom: 12. 2. Eph: 2. 10. Tit: 3. 5. Terrio; Hominem ab initio non creatum tuisse Bonum. Sic enim Socious - Quod ad Hominem attinet, non eft intelligendum Deum vidiffe ipfum Hominem effe Bonum; fed bonum effe, quod Homo a fe creatus fuiffet Talis; qualem eum anten deferipferat Mofes. Pralect: c. 3. Relp. ad Argum. 2. At ex adverlo, confrat eum creatum fuisse ad Dei imaginem, quæ fine dubio erat opt mum atque perfectissimum exemplar. Moses item ibidem affirmat, omnia Creationis opera fuisse Bona, idque valde Bona. Gen. 1. 31 Ergo, & Homo inter catera, imo, & præ cæteris, quo cateris excellentior. At Socious ibidem respondet - Non de Animi Bonitate, nec de Justitia, Sermonem illic effe fed de apritudine & convenientia ad id , quod Deus antea sibs proposherat. Fatemur quidem, si de Dei Operibus in universum loquamur, quorum Plurima nullatenus capacia funt Justitiz alicujus interna, aut Bonitaris Animi. At fi verba hæc ad Hominem referantur, idem ille fenfus, quem Socinus iis affingit; probat quod volumus. Siquidem inde sequitur, Hominem ab origine Creationis interna Bonitate præditum fuille, & iftiulmodi Gratiz dotibus inftruct um, quibus habilis redderetur ad Deo serviendum, & oblequium legibus ab ipfo datis pe fecte exhibendum, que fine tali Auxilio hand præstari potuerunt. Quarto; Adamum & Evam creatos fuiffe mortales. At è contra legimus, Mortem Peccati prenami fuisse, quam sc. Dens minatus est Adamo, ex hypotheli Fiultus vetiti ab iplo comefti; qua proinde non aliter Ipfum invalillet. Apoltolus quoque dilerte affirmat, per peccatum primi Hominis mor-

tem introiffe in Mundum, atque ita in omnes Homines pertransiisse, five pervalille. Rom, 5. 12. Et ante eum Sapiens Hebræus - Deus, inquit, creavit Hominem is mosae (in id est, in statu Incorruptionis, & fecit eum Imaginem riis isias Witht G. id est, propriishme Natura fue, [viz. ratione Eternitatis] Invidia autem Diaboli Mors introiit in Mundum, Sap. 2, 23, 24. equidem agnoscimus non inviti, primos humani Generis parentes non habuille Corporasex Naturz fuz Principiis immortalia; (ex fe enim terrena erant, & animalia, ac proinde corruptibilia ) sed ex Dono Dei singulari, quod iis ab origine concession est præ cæteris Animantibus e Terra formatis; ita ut hujus Privilegii victute potuerint non mori; neque Mortem unquam actu fubiissent, si in primavo Innocentia statu permanfissent. Huc quoque accessit Fructus Arboris vitas cujus virtute non fine ratione putatur Immortalitatem istam terreni Corporis, quam ex Dei Dono primitus accepe ant, promovendam fuille atque conservandam. Quod & ipsius Dei verba non obscure innuunt, apud Mofen. Gen. 3. 22. Cum itaque Socinus dicit, peccatum non mortalitatis naturalis, fed necessaria mortis causa fuit; & cum affirmat primum Hominem, etiam ante laplum, naturæ mortalis fuisse; quam Propositionem Argumentis probare laborat. Prælect: cap: 1. Si hoc tantum intelligat, quod modo concessimus, plane nescio quem habeat Adversarium. Quinto; Imaginem Dei, juxta quam Homo creatus est, in Dominio Super Creaturas unice confiftere; seu ut alii, in eo magis principaliter: minus principaliter autem, in recta Ratione. Sic etenim malcius - Non conftat, an respectu Anima Homo conditus dicai ur ad Imaginem Dei; cum respectu

to

fu

0

fac

ra

Te

Ho

ma

Sar

tur

respectu Rationis, vel potins Porestatin , quam Deus in omnes Res creatas Homini concessir, ( qua fine Ratione exerceri non potest.) ita appellatus esse legasur. Resp. ad nova Monft. part. 2. Cap. 24. p. 212. At certe Ratio recta fuit olim in Adamo, atque adhuc est in cunctis Illius Posteris, præcipua anima humane facultas; in qua si Imago Dei consistat, ut Smalcins fater cogitur, fine Lanfa dubitatie an respectu Anima conditus dicatur ad Imaginem Dei. At paulo supra ostendimus, Imaginem Dei in Adamo, non folum constitisse in anima, sed & in fupernaturalibus Donis fapientia, Sanctitatis, & fuflitiz quibus lilius Anima à Deo adornata est: Sexes: Mulicrem ad Imaginem Dei non fuiffe conditam. eo quod Dominium istud in Creaturas et competere non videatur. At Contrarium plane evincitar, tum de Imagine in Genere, tum de utriusque Dominio in Creaturas, Gen. 1. 26, 27, 28. mulier subdita quidem suit Marito suo; At Hoc minime impediit, quo minus Dominium una cum marito suo haberet in cæteras Creaturas. Septimo : A damum, & Filios ex eo natos, etfi in statu Innocentiæ pe mansisset, molestis & onerosis laboribus futuros fuille obnoxios. Addunt infuper, hujufmodi Onera, que antea naturalia fuerunt, post lapsum facta fuille necessaria. Ita enim Socinus-Non est in Concesso, non arandam & vertendam fuisse Terram, si Homo non peccasset; prasertim cum jam Orbis Terrarum Haminibus repletus fuiffet; & alibi, quam in Horso illo Plerifque sommor andum effet maxime vero cum non defint , qui veline maledictionen illam Terra nil Alind mali Illi attulisse,nisi quod ea, qua naturalia eram neces-Saria effecerit; ita ut Homo ea non amplius tanquam nal turalia sed tanguam Delisti sui Poenas agnoscere debeat; Sic

Sic ille, De statu primi Hom cap. 6. circa medium. Caterum ex adverso, nos quidem legimus; Deum poluille Adamum in Horto Edenistad eum colendum arque custodiendum, minime vero ad durum aliquem laborem subeundum. Exercitium reaque Adamo, exercitium jucundum atque falutare, impositum fuisse à Deo lubenter concedimus, at ingrati laboris onus & molestiam non fine Ratione denegamus. Hoc enim ei postea imposirum est à Deo, in Pænam peccati, ut in judore vultus jui Panem comederet: Gen: 3. 19. Qualis autem conditio Adami fuiffet , fi in statu innocentiæ perfeverallet, eadem fine dubio & Filiorum i fius futura fuillet ; in codem statu perseverantium; sicut & eundem quoque statum hodie sorriuntur, post ipsius laplum. Quod vero iplorum tententiæ favet, qui nihil aliud mali in illa maledictione agnolcere voludt, quam quod ea necellaria effecerit, quæ prius étant Naturalia; in eo naturam calumniatur, Deumque Naturæ Authorem, quali majo um istorum omnium ab origine caulam, que peccato originem fuam debent; cum Moses diferte testerur, omnia à Deo creata, fuisse ex sna natura Bona; & Felicitatis humana, non supplicii instrumenta: quodque fabor iste du us ac moleftus in quotidiano victu comparando; Herbæ agri in Cibum datæ; pro vafietate fructuum in Paradilo nascentium; & sterilitas Terra matedictæ, quæ Spinas & Tribulos pro Frumento colenti reddebat; non utique nature, sed peccati effectus effent, nunquam & nufquam in hoc orbe nostro visendi, nisi peccatum istud hæc mala peperisset. Idcirco naturalia non funt dicenda, que non nature primum conditæ, sed Prævaricationi primorum Parentum, originem fuam debent: neque hoc duntaxat

V

fu ci

qu

da

bu

fire

tos

Cur

Mo

cat

**e**ti:

per peccatum istud essectum suisse, ut necessaria fierent, que antehac non crant necessaria, cum sine

peccato isto præcedente ne fuillent quidem.

6. 83. Secundo, De lapfu primorum Parentum, laplusque istaus consequentibus, hæc affirmant. Primo; Totum genus humanum in Adamo non peccaffe, sen peccati reatum non contraxisse. Ita Socinus, explicans istud D. Pauli. Rom. 5. 12. Apostolus, inquit, nequaquam affirmat , in Adamo omnes peccaffe. De statu primi Hom. cap. 10. At pace Socini, Apostolus ibidem affirmat, peccatum introiisse in mundum per Adamum, mortemque per istud peccatum, atque ita omnes Homines pertransiise, io , in quo, leu eo quod, omnes peccaverunt. Si autem vertamus, [in quo] verba ex se manifesta funt, quod omnes Adami Posteri in Adamo peccaverint: fin [ eo quod ] idem fenfus exinde colligitur. Nemini enim ignotum elt, Infantes quamplurimos quotidie mori, qui in suis ipsorum Personis nihil unquam peccaverunt, neque actu peccare poffunt ; imo ( quod plus eft, & os ultra obstruit Socino) qui originalis alicujus peccati nulla ex parte rei funt , ex ipsius sententia. Itaque cum in hos quoque mors pertransierit, eo quod & ipsi, una cum cateris, peccaverint; necesse omnino est, ut Adami peccatum, de quo Apostolus illic loquitur, illis imputetur in mortem. Hoc vero ex sequentibus clarius innotescet. Siquidem non longe post affirmat, per Inobedientiam unius [ fc. Adami ] multos factos suille peccatores. v. 19. ubi loquitur de cunctis Adami posteris. Et paulo prius afferit Mortem illam, que introducta fuit per Adami peccatum, vim fuam five Dominium exercuille in eos etiam, qui non peccaverant ad exemplar Transgref-

fionis Adami. v. 14. in quorum numero, fi non folis ce te precipui funt illi Infantes, qui ante ufum Rationis morientes, nullius actualis peccati rei effe poterant per gratem; at interim geniti erant, inftar Sethi post Japsem, ad Imaginem & similitudinem primi Parentis. Quinimo, & experientia quotidiana fatis demonstat, exteras Ponas, que funt peccati Tolius effectus, in omne Genus humanum exinde redundaffe. Neque bine injustitie, aut nimit Rigoris Deus ulle mode argui porett, cum nitril ufication fit in Rate civili, quam ut Perduellio parentum al udve enodvis gravioris nota flagicium posteris impiretur, eth nondum natis, in Dedecus & Daninum totius Familie. Logimus item, quod Achanis Sacrifegium, & Davidis Crimen in agendo cenfu tot us lirachis, cellerint in damnam integra Reipublica; & Principis erratum roti populo imputabarur in Pernam. Ceterum Adames, non folum totius humani Generis princeps eat, tratione dignitaris & Regimins, fed & parens Communis ratione nature, urpore, in cujus lumbis totam delituit, &, nt loquitur Damaicenus, Arigin Criquami, virtute quadam feminali continebatur. Unde & Apoltohis alibi ait, ficut in Adamo omnes moriuntur, fic & in Christo omnes vivificabuntur. 1 Cor. 15. 22. Secundo; Imaginem istam Divinam & Smiliendinem Dei, ad quam Homo primum creatus eft, post peccatum in eo remanfiffe. Soc: Preled: Cap. 3. Smale: cont: Frantz: Difp: 7. Ad quod probandum due poriffimum S. Scripture loca adductint, viz. Gen: 6. 6. Jac. 3. 9. in quibus Homo, post laplum, dicitur factus ad Imaginem & fimilirudinem Dei. Nos & contra, eth farcamur iffam Imaginem Dei in Homine, in the ab origine conditos eft, non pericus deletam

m

no

bo

8

ad

Ad

DE

Who

deletam fuille per peccatum, deformatam tamen afferieus arque diminucam.Homo quidem adhuc retinet Animam fpiritualem, racionalem, immortalem, ac divinorum capacem; liberum item arbitrium in quamplerimis, & aliquale Dominium in Creatutas. At Seriptura fimul & experientia teftantur, qued homanum Genus, poliquam à Deo per peccatum descivit, à primavo statu multum degeneravorir. Quippe hanc degenerem fratum plus faris oftendunt, multiplex Ignorantia menti noftre connata, & Pronitas ad errores amplectendos; Perventitas & obstinatio voluntatis qua nata eft in vetitum niti; effrænes Puffionam impetus, & exleges Affectuum mocus; Torpor & Ignavia fumma, in Bono profequendo; virefque infirme ad reliftendum malo, ne & ad edomandos rebelles affectus, intraque modum coercendos. Huc accedit Rebellio brutorum Animantium ad extra, quorum pleraque palam abjecisse videntur istud Hominis Dominium. cui primitus subdebantur; reliqua vero, non nis multo labore, studioque assiduo cicurantur, atque agre admodum in officio continentur. Hos defectus atque morbos nature humana; infelicem primi peccati Sobolem, fatis adverterunt ipli quoque Philesophi atque Poetæ Gentilium; qui & de iisdem sepe conquesti funt, etsi veram illorum Causam ignoraverint. At S. Scriptura, & morbos hos, & morborum originem, crebro clareque indicat; quibus & Remedia Suppedicat. Siquidem, pro Dei Imagine, ad quam Adamus primum Creatus foit, Imaginem Adami post lapsum memorat, secondum quam Sethus genitus eft. Gen g. 3. Tenebras menti humaor connatas demonstrat. Frem, ogimum acquis, feu hod Caro nostra Sapit. Rom. 8. 7. Sanjuara dansign. 0 2

que Cogitationibus nostris allubescunt. Eph. 2. 4. veterem Hominem. Rom. 6. 6. Concupiscentiam innatam. Jac. 1. 14, 15. Figmentum humani Cordis, malum ab ipta Juventute. Gen. 8. 21. & Carnem spiritui obluctantem. Gal: 5. 17. Ipfam Conceptionem nostram Iniquitatis labe aspergit. Psal: 51. 5. Onagri pullo Hominem affimilat, cum primum generatur. Job: 11.12. & Stultitiam in Corde Pueri colligatam elle affirmat, quam virga Corre-Ationis expelli necesse est. Prov. 22. 15. Denique afferit Hominem animalem, (hoc eft, Spiritu Dei destitutum ) il orum omnino incapacem elle, que funt Spiritus Dei, quia Stultitia ipli videntur. 1, Cor: 2. 14. Fadem quoque Scriptura, Illuminationis gratiam, mentisque per Spiritum Dei renovatz necessitatem passm inculcat , quibus hæc Dei Imago ab origine impressa, & posthac multum deturpata, denuo paulatim instaurctur. Tertio; Adamum, per primum illud peccatum, fe fnamque naturam non corrupisse. Ita Socinus, in Prælect: cap: 4. Unum ilind Peccarum per Se, non modo miversos Posteros, Jed ne ipsum quidem Adamum, corrumpendi vim babuit. & Catech. Rac. cap. 10 pag. 199. lapfur Ada, cum unus Actus fuerit, vim cam, qua depravare ipfam naturam Adami, multe minus vero Posterorum ipsiu posset, habere non potuit. At plane contrarium ex Antecedentibus liquet, que malignos iftius peccati effectus plus fatis manifestant, tum in Adami Persona spectandos, tum in ipsius posteris, qui ex illius natura post lapsum participarent, præcipue vero, in persona ipsius Adami. Per istud enim factus eft, ex Recto pravus, è Justo Injustus, è Puro & Sancto Pollutus, è libero Servus peccati, è Dei Filio Sacanæ mancipium. Pudor item ex eo facto incusse ci,

ei, è conspecta nuditate; Terrorque ex appropinquantis Dei voce, conicii peccatoris Aures feriente, fatis oftendunt, quantum in pejus mutatus fuerit, & vel in suo ipsius conspectu Desormis; quamque trifti experimento didicerit istud Boni, malique discrimen, cujus scientiam Diabolus illusorie & fallaciter ipsi promiserat; Boni sc. discrimen, quod paulo antea ex Dei Creatoris Dono pollederat; & mali, quod fua ipfins culpa fibi modo consciverat. Idcirco, mirum mihi videtur, quomodo Socinus, ejusque Discipuli asserere possint, per unicum Actum malum, peccantis naturam corrumpi non posle. multoque minus ad alios derivari; cum Contrarium fæpe spectetur, tum in natura, tum in moribus, variffque experimentis indubitate probetur. Nam fatis conftat lepram, Pestem, aliosque morbos contagiolos, unico Contactu vel Afflatu, universam humani Corporis Temperiem corrumpere, & ad alios quoque Tabem fuam, virulque derivare. Idem constat de telis veneno tinctis, que vulnerati Cutim penetrant ; de noxiis vaporibus, qui ore, naribusque attrahuntur; & de certorum morborum feminibus, que in Parentum Corporibus delitescentia, ad Sobolem fuam extraduce propagantur. Necnon, Idem constat, sicut in natura, sic etiam in moribus. Unicus enim gravioris llagitii Actus, non folum peccantis Personam flagitiosam reddit ac denominat (viz. adulterum, Homicidam, Furem, Perjurum, Transfugam, Perduellem ) fed & habitum viciofum inchoat, totamque Hominis naturam eo ulque depravat, ut multo pronior reddatur ad idem Flagitium denno perpetrandum. Porro, fi unicus Rebellionis actus Angelos Apoltatas eo usque corruperit, ut exinde naturam habeant infanabilite; malam;

lam; quid vetat afferere, unicum primi Hominis peccatum adeo corrupific ipfins naturam, ut non, nifi Cratia Divina de riovo collata, ad primaviam Del Imaginem, & priffing perfectionis integritatem, inflaurari-poffit. Quarro, Mortem Hominis in poste ros ab Adamo derivaram, fuille potins nature debitum, quam peccari Pomam. Vult enim socimus Adamum mori quidem potuiffe, & fnapte natura debuille, nili Gratia divina supernaturaliter confervatus fuillet; non tamen omnino necessa lunt fuille ut morercture cum Deus ejufmodi Gratia illum omnino privare decrevisset. Sic enim ille, De frazu primi hominis --- Non alind malum ex prime illo Delicto ad Posteros omnes necessario manavit, quam moriendi ommimoda necessiras; non quidem ex issisa Delilli vi , fed quia, cum jam Homo natura mortalis effet , ob Delictum illud fue naturali morralitari reli-Un est; quodque naturale erat, in Delinquentis Piescriptura multa nobis othervanda proponit, unde non difficile est concludere, Adamum in stare Immortalitatis creatum fuisse, nec mortem potuisse subire nisi Dei mandatum in esu fructus vetiti violaffet; adeog; mortem inde confequentem, non fuille natura debitum, proprie loquendo, sed genuinam peccati Sobolem. Que autem Scriptura in hac Re nobls perpendenda offert, hec fere fint. Commina tio mortis Adamo à Deo interratz, ex suppositione fructus vetiti ab ipfo comesti. Gen. 2: 17. Ubi mors ex conditione peccati litius admittendi denunciatur, non ex conditione natura eventura predicitur. Deinde, mortis decretom peremptorium, non nisi post, & propter peccatom ishud admis fum -Quia comedifii de arbore, ex qua præcepes ram

ram Tibi, ne comederes in sudore vultus tui vesceris Pane, donec revertaris in Terram, de qua fumptus es; nam pulvis es, & in Pulverem reverteris. Gen. 3. 17, 19. Item, Apostoli duplex Affertion viz. Per unum Hominem, peccatum in mundum intoivit . & per peccatum mors. Rom. 4. 12. & rurfus, Scipendium peccati mais. Rom. 6. ult. Denique. primi & fecundi Adami Collatio, à quorum primo. lapfus, Reacus, Inficmiras, Ignominia, Condemnatio, mors : à secundo autem; Gratiz Donum, vires firma, Justitia & obedientia, Abiolutio à peccato, Incorruptio & Immortalitas, Gloria, vitaque aterna. derivatur.vid. Rom. 5.15. 21. & 1 Cor. 15.21. 22; 43. 40; 73, 54. Huc adde conditionem Infantium, qui eth nunquam ad fimilicudinem Prævaricationis Adami peccarunt, Morti tamen redduntur obnoxii, Illamque actu subeunt, ob reatum originalis iftins Peccati, quod Ipsis Adami causa imputatur. Quinto ; Mulierem , etiamf non peccaffet , com Dalone parituram fuiffe. Ita Sociaus Ate contra, ex Mosis historia patet, hunc Dolorem, post lapfum demum. à Deo Mulieri denunciatum fuille; idque, in panami peccati Gen. 2. 16. Sento: Terram etiam ante laplum fpinas atque tribulos produxille, & producturam fuiffe, fi Homo nunquam peccaffet. Quod etfi verum sit, indefinite loquendo, certum tamen ex adverso eft, borum productionem & incrementum, prout Dous Adamo interminatus est post lapsum, esse partem Maledictionis iffius, quam Ipfi, posterisque Ipfins denunciavit. Gen. 3217, 18. ficut & Terrie sterilitatem à Caino colenda, quam ei postea comminatus eft, in vindictam Fratricidii. Cen. 4. 12. Utcunque ergo concedamus, fpinas & cribulos, ab origine Creationis è Terra productos fuiffe, & è Seminibus

Seminibus suis, una com cateris vegetabilibus; in perpetuum producendos, (ut certe suos usus habent, hominibus non ignotos) haud tamen dissitendum est, eos & fuisse & esse, tam maledictionis divina diros essectus, quam genuinos Terra Fiuctus, si nimiam Illorum copiam spectemns, variasque noxas Graminibus, Herbis, & Segetibus illatas, quibus obrutis, atque suffocatis, Agricolarum labores irritos reddunt, Tellurique cultissima steri-

litatem inducunt.

6. 84. Tertio: de peccato Originali, multum adversa docent Fidei Catholica. Originale veto dictum eft, tum quod à primo Homine suam originem traxerit, tum quod Unicuique nostrum ab ipfa origine connatum fit. Confistit autem, partim in carentia Justitiæ istius Originalis, quæ Adamo concreata est; partim, in pravitate ista morbosa vitiatæ Naturæ, quam ab Ipío derivamus, & qua, tum aversi recdimur à Bono, tum ad majum proclives; eaque de Caufa, in Satanæ Regno constituti, & zternz Damnationi obnoxii. At Sociniani hæc Omnia pro Fabulis inanibus habent, atque irritis humani Ingenii Commentis. Nama Primo Socinus dicit , Non fuiffe in primo Homine Juftitiam istam originalem; ac proinde, originale Peccatum non consistere in istius Justitie carentia, qua fiat, ut Homo naturaliter , nifi Dei Gratia Supervenieme juvetur , pibil nifi errare possit , id est , contra Dei legem committere. Prælect: cap. 4. At è contra , Chriftus expresse dicit, nos denuo, sive desuper nasci debere, & ex Aqua atque Spiritu regenerari, ut idonei reddamur ad introcundum in Regnum Dei. Item, Quod, quicquid ex Carne natum est. Caro fit; Illud vero solum Spiritus fit, quod ex Spiritu natum

natum est. Jo. 3. 3, 56. Apostolus vero affirmat, nos renovari debere in Spirita Mentis nostre , & novum Hominem induere, qui creatus eft, fecundum Deum, in Justitia & Sanctitate vera! Eph. 4 23, 24 & cum alibi, dum Collationem instituit inter legem Mofaicam, & Christi Evangelium appellasser Hoc, Ministerium Spiritus, atque Justitie, hec fubinfert fc. nos in Imaginem Domini transformaricà Gloria in Gloriam, sicut à Spiritu Domini. 2, Cor. 3. ult. Petrus item afferit, nos participes fieri divine nature, virtute Promissionum Evangelicarum, cum ex ista Corruptione evafimus, que est in mundo per concupiscentiam. 2, Pet. 1. 4. Hæc autem, & Alia plura, quæ prius attulimus, quid Alind fignificant, quam privationem originalis Justitiæ, nobis omnibus connatam; quam idcirco restaurari oportet per Gratiam Chrifti in Evangelio oblatam; nt hoc modo capaces eshciamur intrandi in Regnum Cœlorum,dum eidem Christo conformes efficimur in Gratia quem hicidem Petrus, Sancti illins & Justi Titulo, alibi infignire amat, fc. in Concione fua ad Judeos habita. Act. 3. 14. Secudo; Naturam humanami, per primum A dami peccatum nullatenus corruptam fuiffe atque vitiatam. Vid. Smalc. cont. Frantz. difp. 2 . Oftor. Instit. cap. 2. Socious quoque affirmat - Ex peccato illo primo Parentis, nullam labem aut pravitatem universo humano Generi necessario ingenitam este, five inflictam quodammodo fuiffe. Prælect. cap. 4. Catech. item Rac. hæc habet - Peccarum originh nullum prorsus est; quare nec liberum Arbitrium vitiare potuit-Lapsum vero Adams ipsi Ipsinfve posteris, in Pænam irrogatum fuiffe (fc. ad naturam ipforum depravandam ) nec Striptura docet, uti supra expo-(uimus

Juimm ; & Deum illum, qui omnis equitatis Font eff, incredibile prerfus eft Id facere valuife. Cap. 10. p. 105. Et faue minime mirum est, Hoc ab illis negari qui negant ipfius Adami Naturam per illud fuum peccatum ullatenus vitiatam fuiffe. At è contra, præter loca S. Scriptura antehac à nobis allata, que hung Morbum, vitiumque Nature corrupte fatis indicant, & Remedii necessitatem simul ostendunt, non abs Re crit & alia quadam afferre, qua in libro Johi occurrunt, viz. Quomodo potest Homo justificari apud Deum? aut quomodo ille purus elle potest, qui ex muliere natus est? lob. 25. 4. Quis potest educere mundom ex immundo? ne unus quidem, cap. 14. 4. ubi loquitur Jobus de Homine in Genere, & indefinite, quicanque fc. ex muliere Batus eft; ut patet v. 1. vet. lat. que & vulgata versio dicitur, sic explicat - Quis potest facere mundum de immundo conceptum semine? nonne Tu qui solus es ? Sept. vero Interp. sic - Quis purus erit à Sordibus? Ne mus quidem, etsi unus dies fit vita ejus fuper Terram. Atque iterum in eodem libro legimus -- Quid est Homo, ut mundus sit? & natus ex muliere, ut Justus sit? Ecce in Sanctis fuis fiduciam non ponit; imo, Cœli non funt mundi in conspectu ejus. Quanto magis abominabilis, & putidus est Homo, qui imbibit Iniquitatem, ut Aquam? Cap: 15. 14. 16. Quinimo, Hoc idem ab ethnicis agnoscitur, ut quid experientia compertum, etfi quoad Caulam ignotum. Quod vel Illud Horatii oftendit -Vitis nemo line nascitur, optimus ille eft, Qui minimis urgetur -Neque hoc nature humane virium ulla ratione Deo imputandum eft , ( ut Sociniani invidiose objiciunt ) sed primis Parentibus. Deus enim nallius Mali Author cft

C.

a

m

fe

cft, fed ifti Pirentes nostri, ex suo peccato Gratiam Dei perdiderunt, tum pro fe, tum pro potheris fuis, qua Rectrice Anima fublata omnes Illius Facultates multum debilitate funt , atque confulz, harmonia pulcherrima in Discordiam versa oft, Ordo perturbatus, & Rebellio Affectumm excitata est contra fanz Rationis dictata, denique Imago Dei Homini primitus imprella fi minus in totum deleta, fairem valde deformata est; adeo ut po-Rhac Adamus Sethum genuiffe dicatur (reliquamgile proinde Sobolem ) non juxta Imaginem Dei primayam, fed fuam Ipfius, hoc pacto fædatam, mutilamque & primigenia Pulchritudine atque Integritate omnino destitutam. Terrio ; Concupiscentiam, five proclivitatem ad peccandum, ( in qua partim confiftit peccatum originis) in omnibus. Hominibus naturaliter non elle, neque Hominum istorum, quibus inest pescatum, proprie dici posfe. Sic enim Socious De mala illa Cupiditate & ad peccandam promitate, licet in plerifque fit, non tamen affirmare poffumus, cara in Omnibus provins effe -- Cum ad Culpam constituendam propria voluntas ejus , qui in Odpa futurus fit , ommino requirator , nullo modo videtur dici posse, in Homine dum nascitur, ullam Culpam locum hubere posse, cum Is propria velimitatis time nullum usum habeat inec antea habere potuerit ... Capiditas ifta, & ad peccandum Pronitas cum conjunctam fecum Hominis ipfins, in que eft , Cul. pam non habeat , ejus peccatum proprie dici non poteft . Sic ille, Prælect. cap 4. At è contra, Apostolus appellat hanc Concupiscentiam, sive proclivitatem ad peccandum, peccatum in se habitans, & legem membrorum militantem adversus legem mentis, & fe reddentem Captivum legi peccati. Rom. 7. 17,

18, 23. & agnoscit Eandem, non solum remanere. fed & vires suas in Pils atque Regenitis subinde exerere, contra S spiritus motiones, ut agere non possint quod maxime vellent. Gal. 5. 17. Constat item, irregularem hanc Concupifcentiam, qua Genus humanum, tt olim, fic & nunc Dierum, adeo proclive redditur ad peccandum, non fuiffe in prin is Parentibus ante lapfum ( neque enim conftiterat cum ifta Dei Imagine, juxta quam creati erant) fed per, & post lapium, originem fuam cepisse, & ab eo tempore totum Genus humanum pervafille ut fontem quendam five Fomitem omnis actualis peccati, quod exinde ab Homin bus admiffum eft. ita Jacobus "-Unuiquisque tentatur, cum à propria Concupiscentia abstrahitur, & inescatur. Deinde Concupiscentia, cum conceperit; parit peccatum; Peccatum vero, cum confummatum fuerit, parit mortem. Cap: 1. 14, 15. Paulus demum affirmat, hanc Concupifcentiam ( quam beomus enexos vocat. Rom. 8. 7. effe inimicitiam erga Deum, quia non subjicitut legi Dei, neque subjici potest. Quamvis ergo non imputetur piis atque Regenitis in peccatum, quoties pravis ipfius motibus non confentiunt, ex fe tamen, & fua natura peccatum eft, in quantum legi Dei adversatur. Peccatum enim nihil alind eft, quam Aroma, id eft, Aversio seu Difcrepantia à lege Dei, Joanne Apostolo definiente. 1 Epist. cap. 3. V. 4. Quarto; Pronitatem ad peccandum, que in humano Genere hodie conspicitur, non à primo illo Peccato, seu ab illo primi hominis peccandi Actu, fratim exortam fuiffe, Sed continuatis post illud Peccatum peccandi Actibus, peccandi Habitum Homines paulatim contraxife, seque ipsos corrupiffe, atque ita Corruptionis semina per Propagationem

ad posteros transmissife. Ita Socinus in lib. Quod Regn. Pol. Cap 5. & Praject. Cap. 4. Huic fuffragantur. Oftor. Inflit. Cap. 34. Smalc. cont. Frantz. Difp. 2 & Catech: Rac. Cap. 10 At e contrà , præter loca Scripturæ prius adducta, experientia quotidiana testatur, etiam Pueros, ante habitum peccandi repetitis Actibus contractum, elle pronos ad malum, refractarios autem & indociles ; inepros & ignavos, ad Boni Disciplinam atque Praxin; monitis frequentibus, exemplique pulcherrimis ad imitandum propolitis, frustra obstantibus. Constat item, homines non indifferenter fe habere ad Bonum & malum, qualiter se primi Parentes habebant in statu Innocentia, sed ad malum multo proniores elle; que pronitas in Actum peccati erumpere parata est, quoties à Tentatione congrua extrinsecus solicitatur. Denique, Ratio nobis dictat, vitiolos Animi Habitus, qui morbi quidam fpirituales funt, hand natos elle, inftar morborum Corporis, à Parentibus ex traduce derivari. Cai & experientia aftipulatur, que non raro nobis exhibet Filios ad virium admodum prochives, è spe-Chatissima virtutis parentibus prognatos; & exadverlo, è Parentibus viriolissimis Filios probatissime Indolis, bonze Discipline capacissimos, & ( fi ad alios plerosque conferantur) ad omnigenam virtutem comparandam quali factos, seu potius natos. Quinto; Congenitam pravitatem, seu pronitatem ad peccandum in Hominibus, non effe Peccarum; etfi Socious non simpliciter neget, eam vel nobis inesle, vel in nos propagari. Prælect. cap. 4. Rationem vero suæ Assertionis hanc affert, Quod ad Culpam constituendam, propria voluntas ejus, qui in Culpa futurus eft, omnino requiratur; at ista congenita pronitas

prouitas ad peccandum, que in Infantibus effe dicicur, de propria illorum voluntate nibil participat, quam in Actorn son exercist, neque exesere potiont. At è contra , licer hac pronites feu pravitas, non fit actuale Infantis modo geniti peccatum, peccatum tamen fat proprie dici poteft, tum quia adversatur legi divinze, tum quia est quid Deo difplicens; cum quia ex natura fua est quid matum; non autem matum Poente, ac proinde malum Culpe. Quid? quod Sacrificium in lege Mofaica prescribatur etiam pro peccato ignorantie, quod tamen involuntarium eft. Levit. 5. 2. 6. fed ste hoc prius. Sexto, Penam peccati Adamicici (fc. mortem ) fine peccati iftius Reatu, in posteros transiiffe. Sic enim Soc. de fervat. part. 3. cap. 8. Tametsi omnes ab Adamo prognati, morsi perpetua fint obnorii, id non ideo fit, quod ipfit Adami Delibbum imputerir, fed quia ab eo progeniti funt , qui muri perpetua divino decreto fine addittus, atque ita mon propeer peccati Imputationem, fell propeer Generis prol pagarionem id illis contingir. At huic Socini Affertioni refragatur, & Soriptura, & Ratio. Apoftohis enim diferte afferit, Mortem in omnes Homines pervalisse per Adami peocatum, io a, in quo, sen eo quod, omnes peccaverunt, nam utrovis modo hanc particulam interpretemer, pecesse est ut fateam ur, ex fenfu Apolloli mortem ca de caufa itrogatam fuiffe Generi humano, eo quod istud Adami peccatum cunctis Hominibus fuerit imputatom. Rom. 5. 12. Ratio quoque aftipulatur; que docet; neminem Poene subjacere posse, uni non fit reus Culpe; cum Reatus; nihil afind fity quam obligatio ad Poenam. Justitia Der Idem postufat. Septimo; Infuntes nondum per Baptifmum regenites; & in Ecclefiant

4

V

re

m

T

Ct

etesium admissor (adecoque peccati originalis admit reos) regno Dei exclusos non esse. Ita Czechovicius contra Padobaptistas. Rationem hanc affert Quod liberi Christianorum vocentur fancti. 1. Cor. 7. 14. At contrarium Christus afferit. 10. 3. 3, 5, 6. ut modo oftendimus. A postolus item, cum affirmat, nos esse natura Filios iræ. Eph. 2. 3: Cum igitur idem Apostolus dicit, liberos Christianorum esse Sancios; vel cum Tertulliano dicendum eft, cos elle Delignatos Sanctitatis, & per hoc, etiam falucis, ex Institutionis disciplina. Vel elle legitimos, non spurios, licet ex altero Parente infideli prognatos. Sic enim Apostolus alibi utitur hac voce fanctificandi, cum de Eduliis loquens afferit, om-nem Dei Creaturam elle bonam nihilque rejiciendom, fi com Gratiarum actione fomatur, analerar pag, Sanctificatur enim, inquit ,per verbum Dei & preces. Tim. 4. 4, 5. ubi per Sanctificari, intelligendum est, fieri esu licitam, five legitimi usus, nimirum per verbum Dei quod omninmeduliorum ufum, Nobis fub Evangelio libere & indifferenter concedit; (comp. Matr: 13.11.)& per preces ad Deum Creatorem, cui & Gratias agere oportet, quia præbuit ; & ab eodem petere, ut que lic prabuit, fumentibus profint.

s. 85. Ex hoc Dogmatum Socintarorum Catalogo plus fatis patet, quam adverfa fint, & Fidei, & moribus Ecclefiæ Catholicæ; quantamque perniciem afferant Pietati Christianæ, adeo ut sufficere jure videatur, ad Fideles cont: a Illorum virus muniendos vel ea recensuisse. At plura occurrint, que merito, nos absterrere possunt ab issem amplestendis; Philautia & Arrogantia Defensorum, cum fummo Attorum contemptu conjuncta, qui se Illorum conatibus opponunt; derisso sidei antique

Blasphemiis

Blasphemiis comitata, veterum despectus ac ludibria, non fine Calumniis & mendaciis; Ecclefiæ Catholicæ Authoritas sede conculcata, & Contumeliis onerata; Contradictiones, & effugia miserrima, cum arctuns premereutur ab Adversariis; zelus hypocrisin sapiens, pro Christo, & veritate Evangelii, vitæque ( hristianæ fanctitate, cum interim hæc omnia pro viribus corrumpant atque destruant; obstinatio animi & Contumacia fumma in erroribus propugnandis, fictæ demum exculationes, & Tergiversationes hand ingenuæ, in Dogmatibus suis proponendis, cum ad rationem de iis reddendam legitime poscebantur. Hæc vitia Socioi Sociorumque ipfius latisex antediffis innotescunt; unde instantias quasdam excerpere fas fit; quibus & alias aliquas adjiciam, ad hoc idem plenfus, clariusque, demonstrandum, Nam primo, Socinus nullum prorfus in vivis Magistrum ag noscere dignatur, qui eum docere potuerii; in tractatu fuo de Magistratu, quem contra Palæologum scripfit; neque aliquem omnino in universa Theologia; ( quam fere totam innovando corrupit ) preter Le. lium Patruum pridem defunctum, a quo pancula quadam conscripta se accepisse fatetur, aliaque plura breviter amotata. Ep. ad Squarcial. Idem Fr. Puccium conterraneum fuum, virum nobilem ac doctum, ut iple fatetur, acriter perftringit, quod multum fuis opinionibus fiderit atque tribuerit novamque quandam Theologiam condiderit. Epist. ad Dudithium. p. 4074 Col. 2. Tom. 1. Cum nemo con videat, quam infigniter iple istius Criminis reus fuerit, quod Puccio tam fidenter imputat. Idem fatetut, se Scholasticam Theologiam nunquam attigisse, & pleraque sua scripta composuisse, cum nondum Arti Dialectica ullam operam dediffet ; leviffime, & omni Praceptore destitut immy

iu

re

71

pr

ni

94

co

tum grbondrum artium litterarungue studiis operam impendife ; & florentissimos atatis sua Annos , 12. fc. perpetuos, ab Anno viz. 23. ad An. 35. in Patria otio , & partim in Aula , perdidife ; atque adeo haud mirandum effe, fi in fuis scriptis multa deprehendantur, minus recte tradita & conclusa. Hæc ille, in Ep. ad virum excell. N. N. quam paulo ante obitum conscripsit. Cur ergo tanto zelo & ardore Dogmata fua, ubicunque commoratus est, scripto mandavit, excudi curavit, & scriptorum exemplaria per omnes Terras studio tanto distraxit ? Cur ea Disgipulis fuis tam vehementer inculcavit.& tanquam indubie vera Cun tis perfuadere conatus elt? Cur non ea ad examen revocavit, que fatetur se minus recte tradidisse? Cur non correxit? Scilicet fastidivit. hoc Socinus, ut tam excello Ingenio prorfus indignum; veritatem maluit periclitari, quam Palinodiam canere; Fideique potius, quam famæ, facere jacturam. Idem in eadem Epistola jure metuens ne ob istiusmodi scripta reprehenderetur, hae ratione se purgat, quod vel Juffu eorum, quibut parendum sibi erat; vel Adversariorum provocatione, ad scribendum compulsus fuerit. At pace Socini, hac exculatio Crimen iplius auget, cum falsi comperta sit, & illius Hypocrisin aperte manifestet. Eandem tamen antehac reddiderat in Epistola ad Martinum Vadovitam, ubi affirmat, fe nunquam, nisi plane provocatum ac lacessitum, vel Amicorum ac fratrum Precibus & Justis coactum, aliquid bucufque scripsisse, sua autem sponte nibil. Imo, nullum inveniri posse inter omnes, quibuscum familiaritatem habuit, ex quo in Polonia commoratus sit per Ans 19. cum quo vel Disputationem ullam de Rebus Divinis inftituerit; nedum egerit cum aliquibus, ut fentemist

tentiis corum de Religione abjectis, fue ipfins susciperent. Cæterum, contrarium clare patet ex Epiftola Squarcia lupi ad ipium, qui com co familiariffime vixit, utpote Concivis, & exilii comes. Hic enim illum ibi unice, at ferio redarguit, quod Palaelogum, Hominem gravillimum , where Lacefliverst , neque focum disputantem, nec contra fe, nec de se, nec contra iphus proximos. Merito igitur, inquit, fuspicaris, ne Temeritatis te accuset Græcus, cum, ut sateris, falcem inferas in alienam mellem. Ibidem quoque eum reprehendit, good non folum ditputare folerist com aliter lentientibus, fed & fervide minis, atque clamofe - Scio, ait, non Sufpicer, immedicum effe Animi tui Estum in Disputatione. Quaries volui Te admonere disputantem, vel de levi jurgantem, & Clamoribus maximis omnia perturbamem? Quod autem hujusmodi Disputationes sucrime de rebus ad Religionem spectantibus, satis constat ex Socini Responso ad eandem Epistolam .... Immodicami in Diffmeatione aftum meum effe affirmas - fed; cum compertissimem habeam, Alios adhue multis in evroribus versuri, ex quibus Dous Bonitate sua me penitus extraxerit; cumque, prater animi finnmam quandam Ingennitatem ( sit mihi fas de meipso boc pradicare ) quam mibi natura indidit, Deus Pietatem aliquam Cordi meo inseverit; nulla ratione fieri potest; ut sapissime, cum agitur de Religione, a caterie non aperte diffentiam, fententiamque meam artte retineam, hve in ipsis Dogmatibus, froe in Dogmatum Probationibus , five in Divinarum literarum Imerprotationibus, sive in veritatis parefucienda via arque ratione, five quacunque atia de Re, ubi de Dei, Christique Gloria, & animaram falute agatur. In reliquis. enim facile comiveo, & alis affentiri videor. Sic ille. Et quamvis

à

quanvis in eadem fea Apologetica ad Vadovitam Epistole, de pacifico suo logenio, moribusque à tumultu ciendo, fedicioneve fovenda alienis, multum fe jactet, fatis tamen apparet, tum ex vita ipfius hitoriola, ab equite Polono conscripta; tum ex fuis ipfius Epiftolis, quod ficut varias Anti-Trinitariorum fectas in unum collegerit, & fingularum Opimiones (quotquot in tanta Diversitate poterat) in novum quoddam Systema consarcinaverit (eo facilius, quo pleraque ex iis negativa erant, & Fidei recepta eversiva) ita se quoque Cunctorum Patronum pugilemque strenuum & exercitatum ostentaverit femper paratum ad Certamen ineundum cum iplorum Adverfariis, cujuscunque Generis ant nominis essent; quod item Questiones & Dubia, de quibus crebro interpellabatur, folvere studuerit; hæsitantes confirmare, recedentes ad se denuo attrabere, imperitioribus confulere, fynodos ipforum fese consulentes dirigere, iisque instar moderatoris Confilio fuo præesse; denique amnia secta sua negotia, qua ad Religionem spectabant, pro arbitrio ho administrare. HEC omnia patent ex Polemicis ipfius operibus, & ex Epiltolis ipfius & amicorum invicem miss.

aut quotcunque sint , aut fuerint. Sic ille, De Ecclesia: p. 344. Eadem vitia in Vorftio illius Discipulo olim notavit Seien. R. noster Jacobus, ubi animadvertit. illum novo isto nomine puri putique Evangelici mirifice gloriari; damnare Argumenta, qua vel à Patribus, vel à recentioribus Theologis, pro aterna Chri-Sti generatione afferuntur, ut fallacia aut frivola; & fibi uni arrogare laudem veritatis afferta; his enim verbis utitur, de suis opinionibus loquens - Neque plures uno aliquo semper hic ditiores funt, nec numero plures, uni alicui singulare quicquam invadeant. Ubi fe prorfus eximit à Judicio Synodico Pastorem Ecclefia, cum dicere paratus fit, quoties ab iis erroris alicujus arguitur, nihil est vobis in me Juris, quia Ego ingulare quiddam supra vos omnes babeo. Idem ibidem, cum probe nosser, certas credendi loquendique formulas, de Fidei nostra mysteriis, per Confequentias e S. literis jam olim fuille ab Ecclefia stabilitas, Ecclesiam non vult agnoscere corum; qui ipli objecti funt, errorum Arbitrandum negat Se Fidem fuam ulli humana Anthoritati alligare velle. seque, humanas Decissiones à Divinis mysteris satis scrupulose segregare. Quam procaciter & immodeste Censuram spam sert Socinus, ne dicam impie, de Interdicto sanguinis edendi, quod Deus dedit cunctis Noachi posteris statim à Diluvio; quod item Ecclesiis Gentilium denuo observandum imponitur ab Apostolis, in Synodo Jerósolymitana; & ab co Tempore obtinuit, per multas Annorum Centurias, in Ecclefia Catholica. Cum enim Christophorus Morftinus, illius affinis objiceret, fibi videri, quod Interdictum istud adhuc valere oporteret, quia Deus prohibuit esum fanguinis sub lege, propter istiusmodi Rationem, quæ in perpetuum valebat, viz. quia vita Animalis

fi

Animalis (de mortuo loquens) ellet in fanguine; Socious ita reponit -Mi Affinis, hoc est quod mihi volus : Deum sui illius Interdicti causam attulisse, quam li quie paula diligemine consideret, agnoscet illam, aut nullam effe, aut infirmissimam. Id quod sapientissime mhilominus Deus fecit, ut cum ejus Populus ipsumque adeo Genus humanum adultius effet factum, & exercitatiores haberet Sensus ad cognoscendum, quanam revera sint Divina, & in perpetuum permansura pracepta; vel ex caufa ifta interdicendi efus fanguinis, que mbil folidi babet, agnosceret interdictum iftud non debuiffe effe perpetuum, utpote, quod non aliunde pendeat, quam a mera & Jola Dei voluntate. Sic ille, Epift. 5. ad Chr. Morstinum. p. 458, Col. 1. Quibus in verbis vel sapientiam Divinam plane ludibrio habet, cum eam arguit infirmissime Rationis allate ad legem fuam stabiliendam, dum interim eam agnoscere & laudare simulat ; vel suæ saltem Rationis infirmitatem oftendit, dum Contradictoria Deo simul affingit. Porro, hand mirum eft, Illum Ecclefiam Dei, ejusque Doctores nihili facere, qui causam Interdicti ab ipio Deo legislatore allatam, pro nulla habet, ant nullius valoris; aut fi Dogmata Fidei ab iifdem communiter afferta, cavillis & calumniis, convitiis & blafphemiis incessat. Siguidem ille, ejusque Socii hoc modo le gerunt. Cum Socinus urgetur Authoritate Clementis Romani, Dionysii Areopagitz, & Ignatiis respondet, Fabula! Ad Testimomonium Hieronymi, quod S. Joannes rogatus ab Alize Episcopis, adversus Ebionis & Cerinthi Dogma confurgens ( quod Christian Deum verum elle negabat ) fuum scriplit Evangelium; fic respondet Hieronyme Testimomo, qui trecentis circiter Annis poff ferrotum à Joanne Evangelium extitit, nullo modo brac in Re standum

dum eff; presertim, cum ejus quodammodo causa aga-tur. Resp. ad 7. Assert. Postan. Quali Hieronymus hoc Teltimonium non accepisset a majoribus fuis, aut quasi Dogma istud, cui Testimonium fert, esset ipfius privata sententia, & non Communis Eccle-fiæ Cathofice. Ibidem fatetur, Eusebium alletere, Joannem, in suo Evangelico, à Christi Divinitate exorfun elle. Ad quod respondet, verum, id ex suo fensu dicie. S.S. Trinitatis Dogma, quandoq: humanum, quandoque Antichrifti Commentum appellat, rempore Justini Martyris inventum; & Symboli Niceni Authoritatem fcommate excipit, at nihil omnino vakentem - Egregia , inquit , probatio , cum ud cam (fc: Tribitatem ) ex parte confirmandam Nicentin Symbolum feratur , quod ducentis circiter de fexa girta, post Apostolorum Christi Tempora, amis compe-strum fuit. Nempe, cum jam divina veritas, que ipforum Apostolorum Tempore nonnihit contaminari caperat, magna ex parte, non paucis doctis, pissque vi-ris frufirà renitentibus, fedata ac corrupta funfet. Sie ille, Animady, in Affert, 10. Poinan, Atque alibe, Andr. Dudithius fymbolum hoc cum Athanaliano, & Patribus Fidem illic traditam propugnantibus calamo procaci infectatur, in Epiff. ad Jo. Laficium equitem Polonum -- Non fum jocaria, inquit, Lafici, set serio admodum professus sim Confessiones illius for mulam, que Abanasu nomine circumsertur ( quam non ab Arnanasso, sed ab orioso porius aliquo Monacho fuiffe feriptum Camerarius nofter opihatur ) itemque Nicenum illud Symbolum, pon effe S. Literis, & Chri-friana Pietati consentaneum, sed ex humano sensu, & spinosis quibufdam frigidorum Sophist arum arguitis depromptum. Oper: Soc. p. 510. & postea - Audi Augnstinum tuum, Trinitatis istim vestra Architetlum. Alia

C

Alia plura non lubet referre, que iu eadem epi. ftola fastidiose profert contra Authoritatem S-Patrum, Conciliorum, & totius Ecclefiz Carholicz. Inter hec tamen, ne Arrogantia arguererur ( ut fane ince merebatur.) fummum humilitatis ac modeltie fudium ibidem præ fe fert, dum ita monet Lacifrim funm ... Sume in manus facros tibros. Illi Te docebunt, quid fequi, quid fugere debeas. Cave autem, tyramicum & winis alta sapientem, & humilia omniacon temmenem Animum, ad lectionem adferas. Superbis Dens refistir. At cur ipfe respuit Consilium , quod Lacifio foo dat; fenfumque fuum ab Ecclefia jampridem dampatum Fidei Catholicæ præfert ? Cur humiles Fidei Discipulos contemnit, dum suo Ingenio Fidit, & fe factuole erigit contra Ecclefia Tribunal, ab ipio Christo erectum, matrisque veneranda dictata pro nihito ducit? Nam & alibi, Confenfum veteris Ecclefiæ contemptim rejicit, ut nihil omnino valentem: &fidenter negat, Trinitatis myfterium ab Apostolis unquam agnitum fuisse, aut a tota illa orthodoxa Ecclelia. Quali vetus Ecclelia Fidem fuam ab Apoltolis non accepisset, instar facri Depoliti non conservallet, camque strenue non propugnasser contra Infideles & Hæreticos. Istinsmodi calumnis Ecclesiam istam primavam, Apostolicam, fidishmamque simplicis Fidei Custodem, atque vindicem , onerare folent ; & ut fibi folis arrogent Fidem orthodoxam, Ecclesiam vere Christianam, literarumque s. Interpretationem ad mile rima effugia le conferre coguntur; instar Malescorum, qui in flagitiis deprehensi, omne legitimum Tribenal aversantur; ut qui probe norunt, se causa casuros, fi modo Factorum fuorum examen justa leges receptas instituatur.

P 4

6. 87. Ita

6. 87. Ita Socinus, ejusque Discipuli se germt in hoc Fidei negotio. Symbola omnia antiqua Al postolici illius Interpretamenta, ut Formulas Fidei adulterinas , & Spuria humani Ingenii Commenta , rejiciunt. Imo, decantatum, illud Athanafii hand verentur Satanafii Symbolum nuncupare. Eundem A thanasium , una cum Augustino , Fidei de Trinitase primos Authores five Architectos appellant; Illum, in Ecclesia Graca; Hunc, in Latina. Quasi explicare Fidem receptam, sit idem quod de novo condere; aut superstruere, quod fundamenta jacere : aut quafi utraque Ecclesia illos tanti fecisset, & utriusque scripta tam honorifice suscepisset, si modo in Fide innovalient, & Doctrinam ab Apostolis olim receptam Figmentis suis corrupissent. Parum referre dicunt, de Ecclesia, ejusque Signis quarere, quanam illa sit, ad quam nos conferre oporteat, ad veritatem difcendam, salutemque comparandam: & quomodo dignosci possit ab Hareticorum & Schismaticorum Conventibus. Unicuique satis elle, sese ad Scripturas conferre, ex quibus folis veritas salutaris petenda eft. Bene quidem, fi ad Analogiam Fidei antiquitus receptæ eas interpretarentur; cæteraque adjumenta adhibere dignarentur, quibus Pii & modesti uti solent, & quæ ad genuinum illarum sensum rite eliciendum valde conducunt. At Hi ex adverso, ad illas legendas accedere folent, sectæ suæ Dogmatibus non folum prius instructi, sed & penitus imbuti; ita ut sensus genuinos & simplices non eliciant è cripturis, fed fuos illuc afferant, & Scripturis affingant; nec Dogmata sua ad illarum examen referant, sed illaru verba in sententiam suis Dogmatibus faventem pervertant atque detorqueant. Negat Socinus, Ecclesiam aliquan Christi visibilem, in perpetuum existere debere, aut Spirit veritati

veritatis Paftoribus illim à Christo promifum. Eam enim in totum deficere poffe existimat, & revera ingemem E clypfim paffam fuiffe, proximo poft Apoftolos Seculo. Celeberrimos veteris Ecclelia Doctores, modo, ut 1/2porantia plusquam puerilis reos arguit; modo sacrilega perfidia in veritate per malitiam Supprimenda, & Haresis notam inurendo omnibus iis, qui veritatem ita Suppressam in Jus priftinum vindicare Studebant. Siquidem, in Præf. ad Solut. 30. Scrup. p. 327. Propositionem hand expresse negat, Quod mecesse sie Jemper extare aliquam visibilem Ecclesiam, que puram Doctrinam de Deo, Filioque ejus retineat. & postea, Resp. ad 519. Non est necessarium, aliquam extitife ifto Tempore (fc. feculo primitivo post Apostolos) veram Ecclesia faciem neque enim eam perpetuo extituram, ufquam revera predictum, aut abfolute promifum eft. & Refp. ad 7. Ifta Chrifti verba, Die Ecclesia, tune locum habere censet, cum ie de quo loquitur, fuerit in aliqua Ecclesia visibili. Chrifo voluntas erat, inquit, ut Ecclesia existerer, atque illi cura erat ut Apostolorum opera colligeretur, non tamen fequitur , quin pra Hominum malitia fieri potnerit , ut aliquando, idque per longissimum Tempus, nulla visibilis Ecclesia extiterit. Idem, Resp. ad 2. affirmat , Promissum Christi de Spiritu Santto , qui inftar Ducis nobis prairet, & doceret omnem veritatem. Jo. 16. 13. non ad alios, prater Apostolos, spectare; aut si ad alios, solummodo ad veros ipsorum successores, quos necessario extituros fuisse, nusquam seriptum effe arbitratur; neque id de alia veritate accipiendum effe, quam de ea que prorfus necessaria, est ad falutem.

§ 88. Ceterum, in Ep. ad Squarcialupum, pag. 362. quam petulanti Cenfura ferit splendidissima illa antiquioris

Ecclesia lumina, quasi crassis Ignorantia tenebris obvoluta fuillent, & propemodum extincta - Quafi non jam reipfa, inquit, compereum sit, in iis que ad Christianam Religionem attinent, Homines doctissimos, cafque numero pane infinito, idque per multa fecula; fædifime lapfos effe; edque penisus ignoraffe, que bodie Infantes ipsi recte norunt. Atque alibi Apoltasiam à Fide Apoltolica imputare non veretur Ecclefiz primitivæ, quod Hereticos. Sui Antecesores sententia fina damnaret Quamvis, ait, Pauli Samofareni, & Photini atate, jam contraria sententia ab Ecclesia, boc eft, generatim ab iis, qui Jesu Christo women dederant, recept a friffet; non tamen en, que ab ipfis afferebatur, nova erat, quippe quam ipfeus Christi Apofoli enthamer docniffent. Unde etiam dubium non vi. detur, quin post ipsos Apostolos, aliquamdin en ab universali Ecclesia retenta fuerit. Sed neque Historias, nec feripta illius Temporis ulla babemus, nisi corum, qui contrariam fententiam funt fecuti; quibus, quod ad Historiam attinet hac in Re, minime fidendum est; quique, cum tandem Principatum in Ecclesia obtinuerint, facile curare potnerunt, ne Adversariorum scrip. ta in Posterorum manus pervenirent. Hinc perspicuum eft, de sementia illorum, qui Heretici ab ipfis sunt babiti , mibil poffe statui , nerum fc . en ab antiqua Ecclefia, necne, recepta faerit. Net miram, fi ea, licet o. lim passim recepta, in tanguam Auctoribus fuerit tributa, qui, posteaquam Hominum male doctorum culpa quodammodo exolevisset, illam instaurare sim aggressi. Quemadmodum atate nostra, nomula de Christiana Religione fententia, qua jam pane exoleverant, Luthero, Zuinglio, & aliis quibusdam, tanquam auftoribus, attributa fint, quatumen in ipfa waverfali Ecclefia quondam vigebant. Quad fi libri & ftriptures, unde bot faci-

le intellige poreft, perinde invifi in fuffent, qui in Ecclefin Dogmatum funt adepte, atque it fuerum, quos me te diximmi non minu boc, quamidad, incertum foret. Periffent enim ipforum opera omnino ejusmodi quoque feripra. Sed quia plurima in illis fum , qua ipfis aperte favent ; adéo ne secundum ea ferenta fententiam de om. mibus Retine, que hodie comvoversa fam, ferre non recufent, idelvoo en fine confervata, & communia ipforum & Adverfariorum arma quodammodo effelta. Verum. quiequid hoe loco adverfia Authoritatem fementia nofra à Volano congestum fuerit, fatis semper erit nobis eam Divinis literis non modo non adverfari, fed prorfie confentameum effe , pra quibis humanam quantumlibet Authoritation, vet ipfo Volano Tefte, mibili faciendam effe, fatis demonstratum est. Sic ille, Dilp. contra Volanum. Tom. 2. p. 42 1. col. 2. Que Socini Apologia profe, fueque Dogmate, non minus Rationi adverfa eft, quam Pietati & Charitati Christiane. Supponit enim, Catholicam Ecclefiam descivisse à Fide, quam Apostoli constanter docuerant; eam antem recentam fuille tantummodo à Paulo Samofate. no, Photino, ahifeme paucis, ipforum Discipulis, reliquis omnibus veritatem Evangelicam oppugnantibus, illiusque vindices acerbillime persequentibus; cum tamen post Apostolorum obitum aliquamdin retenta fuerit ab miveriali Ecclelia. Quo quid malitiofus aut abfurdius fingi potnit contra Ecclefiz Catholica Paffores? Quali omnes dedita opera, & contra Confeientiam apollatalient à Fide Apollolica, & Populum Christianum in eandem Apostasiam secum abduxissent, nemine refragante. Quis Christi Disch pulus hoc voluifle eos putet? Quis Aristotelis Discipulus, cos hoc potuisse puter, si maxime voluissent? Etenim Religio vetat, ut illud credamus, nec minus Ratio

Ratio, ut hoc fieri posse credimus. Supponit item. cunctos illius ævi Historicos, veritatem Gestorum fuppressille, & partibus favisse, reliquosque scriptores, celeberrimi nominis in Ecclesia, curaste, ne Adversariorum scripta in Posterorum manus pervenirent. Cum ex adverso satis constet, tum ex Historia Ecclesiastica, tom ex aliis illins avi monumentis, Acha atque Dogmata Hareticorum accurate esse relata, singularum Hæresium originem atque progressium; Patronos ac fautores, quinam & quot fuerint; Disputationes habitas cum Catholicis (quarum pleraque adhuc extant) ubi Argumenta illorum cernere est, cum Responsis ad singula. Denique, ex veterum synodorum Actis, que un cuique fas est consulere, luculenter apparet, quanca fide atque diligentia, quanta moderatione & aquitate, Novatorum scripta, & sententiz inde excerptz, examinabantur, & cum Doctrina Catholica conferebantur; que non ante damnate funt, quam deprehense fuerint, ex collatione sic instituta, contraria Fidei antiquitus receptæ, quam in majorum libris repererant, quamq; ipfi ab Apostolis primitus traditam accepissent. Quam alienum itaque à veritate est, nec minus à modeltia, quod Socinus hic affirmat de Hæreticorum Doctrina; eam olim pallim receptam fuille. fed cum Hominum male Doctorum culpa quodammodo exolevisset ( fic enim pro insigni sea modestia, appellat eximios Ecclesiæ Catholicæ Doctores) illis tributa fuerit tanquam primis Authoribus, qui tamen ipfam non de novo cuderunt, sed oppressam, & fere abolitam denuo instaurarunt. Cum autem ad hoc probandum, affert Instantiam ex Doctrina Reformatorum, quam Instituto suo valde congruam esse judicat, partim nihil veri in se habet, partim nihil ad

ti

r

in

ad Rem. Signidem Doctrina ifta, que restituta est ab iis Theologis, & communibus fuffragiis Ecclefiarum Reformatarum approbata, viguisse probatur in vetere Ecclesia Catholica, ex indubitate fidei scriptoribus, qui priscis istis Temporibus viguerunt, quorum Testimonia passim citantur in Harmonia Confessionum, & in Theologorum nostrorum fcriptis, tum Dogmaticis, tum Polemicis. Hoc autem de luz festa Dogmatibus Socinus non audet asserere. Providentia enim Divina in hoc eximie elucet, quod, una cum S. Scripturæ voluminibus; fcipta Patrum, acta Synodorum, Historicorum Ecclesiasticorum libri, & siqua alia vetustoris avi monumenta, confervata fint, quibuscum conterri possent Dogmata, Ritulque Ecclesiæ Romanæ, & ad eorum normam emendari, quacunque in rea Recto aberraverint. Et sane æquum est, idem quoque sentire de fcriptis veterum, ante Paulum Samofatenum, & Photinum; quæ tamen Socinus faville vult iftis Hæreticis, atque adeo per malitiam suppressa, ne contra iplorum Adversarios Testimonium ferrent; cum tamen Catholici ex majorum suorum scriptis, Hæreticorum istorum Dogmata novitates arguere solerent, & corruptæ Fidei dammare. Cur non & S. Scripturæ libros ab iildem quoque opprellos aut depravatos afferit, qui, ut ipfe arbitratur, aperte favebant istorum Hereticorum Doctrine & Catholice adverfabantur? At in confesso est apud omnes, hos neque in feculo isto primavo, neque postea sub Tyrannide Papatus, aut deletos fuisse, aut depravatos, quamvis præcipua Argumenta, que contra Ecclesiæ Romanæ errores, & abusus faciunt, illinc deprompta fint. Idcirco, quamvis Pontificii appellent specie tenus ad veterum scripta, ut & ad S. Scripturas, pro Doctri-

nz fuz vindiciis, haild tamen inde fequitur, Hae magis, quam Illas Doctrine fue patrocinari, quio quid è cenera Socipe videtur, qui in Ipforma Scriptis parum aut nibil verfatus elt. Utcunque ergo hie afferat , quamplarima in veterum Stripris aperte favere Pontinciis, adeo ut ferundum ca sententiam de omnibus Rebus, que hodie controvers fæ funt ferre pon reculent; atque alibi audacius affirmet, ex Pontificiorum Scriptis contra Lucheranos & Calvinianos fatis intelligi, quod fi præter S. Literas, litorum Authoritati standum sit, nobis omnibus Caula cadendum effe; fc. Epift. 3. ad Matt: Radecium. Summam tamen suam imperitiam in hoc prodit: Pontificit enim Theologi, ut fatis notum eft eth multum deferre videantur Authoritati veterum, cum in genere loquuntur; quoties tamen ad particulares Controversias descenditur, que inter Illos & noleros agitantur, ubi paulo arctius premuntur Illorum Testimoniis, vel tergiversari solent vel ea aperte rejiciunt. Pariter fat liquet, Doftiffimos quosque è nostris Theologis, præfertim Anglicanis, fidenter appellare ad veterum Ecclesiae Doctorum Tribunal, ut Sententiam suam ferant de questionibus controversis, cui & acquioscere se velle testantur, quoties concordibus Sus fragiis latam comperiunt. Quod vero demum opponit Volano, & Testimoniis ab eo congestis, sibi fatis effe , Juam Sententiam divinis literis non mode non adversari, sed prorsus confentameam effe; pra quibus bumanam quantamlibet Authoritatem, nihili faciendam effe, miserrimum effugium est, & ineptissima petitio Principii. Sic enim le Judicem constituit in fua ipfius Caufa, fuzque folius fecta Sententiam vult elle consentaneam S. Scripturæ; Cunctorum autent

De

autem aliorum fenfus rejicit quotcunque aut qualescunque fuerint, ut alienos & erroneos; & fub prætextu Authoritatis divine, que omni humane præponenda est, suam occulte ingerit, & in utrial-

que locum dolote supponit. O mende ansis and

§. 89. Cumque Idem alibi vehementer exagitet Fr. Davidis, & Chr. Franken Discipulos, qui (tpfins Principies infiftentes ) negabant Christum invocandum effe ( quia Deus folus appellatur exauditor precum, & Cordium inspector ) censeacque Illos non babendos effe pro Christianis, ut qui reipfa Chrifrum non habeant ; & Jefum effe Christum , licer fortaffe aperte verbis non andeant, re tamen ipfa omnino negem. Inflit. Christiana Ret p' 656. col. 2. Tom. 1. Cumque in epistola sua ad Synodum Nægcovienfem, nullum ampleus cum Talibus in Rebus facrie commercium babendum effe arbitretur; atque insuper injungi velit omnibus fuz fectæ Ministris, ut in publicus precibus, flatutis quibufdam Diebus , Coriftum Jelum Dei Filium nominatim invocurent. Tom: Ti p. 401. col. 1. Alibi tamen hanc Christi Invocationem in eo genere Adiaphororum ponit, que nec julla funt, nec vetita; & diferte affirmat , eani hac ipfa de Caufa non effe necessariam. Sie Ille Ep. ad Geo. Eniedinum. Tom. 1. p. 485. col 27 Affirmat item, ad Christi Invocationem afferendam, nihil opus effe, ut nos feiamus , eum fuife Servatorem à Patre datum. Sive enim nos boc feiamus, inquit; five minus, verissimum id oft, & evit semper. De Invoc. Christi Tom. 1. p. 356. col. 1. Quibus verbis inter se collatis, ut Contradictoria videtur af ferere, dam hoc Dogma de Christo invocando, & necessarium censet & adiaphorum; ita fatis pro Imperio cunctis faz fectæ Ministris istam invocandi Christi

Christi Praxin imponi curat, etsi à Deo minime justam, prout Ipsi visum est. Quinetiam, Invocationem hanc. Exigit ab iis, qui haud certi sint, utrum Christus Nobis fuerit in Servatorem à Patre datus, annon? Quasi Oratio accepta esse possitionem illius Numinis, ad quod preces nostras dirigimus, aut, denique, quasi salutem ab eo rite poscere que amus, de quo dubii sumas, an Talis sit, qui nobis

salutem istam conferre possit.

6. 90. Ita tergiversatur Socious, ita Subterfugia quærit, ita totam Antiquitatem aut calumniatur aut contemnit, dum suo Dogmati patrocinium undiquaque petit. Quod male Caufe maximum Indicium est. Neque hoc ei Proprium fuit. Idem enim factitatum legimus à senioribus Anti-Trinitariis quorum Socinus, ut in Doctrina, fic in moribus videtur fuille Discipulus. Siguidem accepimus, primarios quosdam ex horum numero, tam Polonos, quam exteros, qui post Servetum Genevæ combustum, in partes Transylvania & Polonia certatim confugerant, hærelesque suas illic disseminare cæperant, quamprimum innotuere Ecclessis Evangelieis & malesanæ fuerunt Doctrinæ fic ab iis traditæ, comperti fuerint, hæretica fna Dogmata dissimulasse tamen, fidemque orthodoxam palam professos fuisse, quoties in Synodos citabantur ad respondendum de fuspicione hæreseos. Ita Petrus Statorius Thionvillanus, in Synodum Pinczoviensem citatus, hanc fuam Confessionem edidit, propriaque mann confignavit. A. D. 1559 .- Propheticam & Apostolicam Doltrinam, que veram Dei Patrit, Filii, & Spirizu Santti cognitionem continet , Amplector ac veneror; parique religione Deum Patrem, Filium, ac S. Spirition

qi

ac

ni

tu

211

rui

per

fos in f

lib.

atz.

mer

ritum, distincte secundum sucrarum literarum veritatem , colendam, implorandumque precibus libere profiteor. Denique omnem bareticam de Deo Patre Filio, & Spiritu Santo Blashhemiam , plane deteftor , five A. riana illa, sou Servetiana, sive Eunomiana, sive Stancariana fuerin Georgius item Blandrata, postquam Calvinus Ecclesias Polonicas, & Palatinum Vilnenfemode ipio tempestive monuisset, in altera fynodo Pincebviensi, A. D. 1561. quasi adversus Calvini injurias fefe defenfuous, his verbis Fidem fuam publice testatus est .- Faleor me credere in unum Deum Patrem, in unum Dominum Jesum Christum Filium ejus, & in unum Spiritum Sanctum, quocum eft effentialiter Dens. Deorum pluralitatem deteftor, cum unus nobis fit tautum Deus, effentia indivifibilis. Fateor, tres effe distinctas Hypostases, & aternam Christi Divinitatem ac Geherationem; & Spiritum Sanctum, verum & wernum Deum , ab utroque procedentem. Sic. Hi Fidem fuam ore teltati funt. Hac tamen Profellione non obstante, satis constat, illos primos, atque acerrimos hærefis Anti-Trinitariorum Patronos ac Propugnatores extitifle, una cum Franc. Lismanino qui tamen in altera synodo ejusdem Anni, Se non adeo Rem, atque Doltrinam Fidei, ac verba illa Scholastica Trimentis, ac similia; accusare profitebatur. Itaque magis magisque indies detecti, cum non amplius fua virulenta Dogmata occultare potucrunt , & fub nomine Evangelicorum latenter obrepere, post unum & alterum Colloquium inter ipfos & Orthodoxos habitum, schismate palam facto, in fegreges Corus abiere: vid. hift. Ecclef. Slavonic. lib. 1. Hoc modo diffimulare foliti funt hujusce Sedæ Antelignani, cum primum exorti funt, & numero pauciores effent ; quali fui Dogmatis iplos puderet.

deret, aut saltem ex impendentis periculi metu illud palam asserere non auderent. Qua in Re jure
deuderamus, non solum ipsorum Constantiam, sed
& sinceritatem, contra quam graviter peccarunt,
tam dissimulando, quod revera tenuerunt, quam
prositendo illud, quod Corde abnegarunt, utrumque
contra animi sui sententiam, & Conscientia refragante, ut eventus paulo post docuit. Ita mendaces deprehensi sunt primi hujus Secta Authores,
non minus in se, quam in Deum & veritatem Catholicam; nec magis insames sunt ob Haresin,

quam ob Hypocrifin.

3. 91. Utcunque igitur Socinus, illinfque Socii ac Discipuli, funmam humilitatem ac modestiam simulent, cum fincero veritatis amore, pieque vite studio; utcunque zehom Gloriæ Divinæ illustranda, Fidei vere Christiana ubique propaganda, & falutis animarum promovende præ se ferante utcunque vitæ tanctitatem prie omnibus magnifacere videantur, dicantque le facile posse dissensur in opinionia bus ferre, modo Christiante vite Innocentia & fingulari morum Integritati, ftudeatura utounque demam Amicorom indicium, eruditionem, & authoritatem, fe plurimi facere prætendat Sociaus; & ante omnia Divini puminis auxilium, tum pro fe, tum proamicis imploret, quod utrofque dinigat & adjuvet in via veritatis (ex antedictis tamen fat liquet, hec omnia fimulari tantum o cum facta di-Ais minime responderint Cuncros enim præ se contemnunt; Fidem Catholicam non folum ferociter oppugnant, sed & fædissimis Convitiis profemdante Eccletiam Catholicam non folum deferent, fed & in partes discindent, imo quantum infe est, idestruwat, & emedio tollunt ; partim, dom eam extitife per

ze

å

CO

Pf

die

ori

um

me

nos

abfl

per aliquot fecula negante partim, dum Religionis Christiane fundamentalia subvertunt. Quod pro tero antiquitas habitum ell, reficient; Hereles olim ab Ecutelia Catholica damnatas denuo refuscitant, & pernicionalimos hos errores, etiam post fenten-tiam à cunctis per orbem Christianum Ecclesis contra illos latam; & palmaria Catholicorum Argumenta, quibus perfossi & postrati funt, mordicus tamen retinent, & obstinatissime propugnant; cum vero Trinitatem habeant pro Cerebri humani Idolo, necesie est ut omnes illius Cultores ; hoc est, omnes Catholica Ecclelia Filios, pro Idololatris habeant, adeoque eterna falutis incapaces; monitis Amicorum, quantumcunque pii doctique merint, cedere recufant, Preces, quas ad Deum dirigunt, ut in via veritatis dirigantur, vel non ex animo offerent. vel culpa fua inefficaces reddunt; dum præconceptis Opinionibus pertinaciter adhærent, & media ad veritatem inveniendam requifita, que Deus & Ecclefia illius, eorum ufui impensius commendarunt, adhibete renunt; cum autem pro ahis ac orant; hoc folum à Deo petuat, ut Catholicam fidem & Ecclesiam deserentes, fua Dogmata amplettantur, fuorumque Cœtibes fe adjungant. Postremo, cum zelum intensiorem præ se ferant pro sincera Pietate, & integritate vite Christiane; utranique tamen convellere faragunt per geminum illud Dogma de Psychopannychia & totali perditione impiorum in die Judicii, uti antehac observavimus. Itaque sive originem hojus Secte, five foedos exitus quampluris um Profesforum ifti primirus adhærentium, spectemus; five perniciofillimam Confequentiam, & malig nos effectus errorum, quos obstinate tuctur, aftamerito absterrere possunt unumquemque Plum, qui faluti fur

fuz ferio consulit, quo minus isti se adjungat. Siquidem Anti-Trinitariorum primarii Duces, quorum Copias Socious tandem in unum, quali exercitum collegit, ut contra Ecclesiam Catholicam conjunctis viribus militarent; aut sponte profugi erant, & perfidi Delertores Ecclesiarum Evangelicarum, aut inde expulfi, qui exinde in Poloniam, Tranfylvaniam, Regionesque vicinas confluxerunt : aut Homines ibidem orti & educati, at nullius fere aut mali nominis. Ex primo genere erant Valentinus Gentilis, Geo: Blandrata, Jo: Paulus Alciatus, aliique quidam; quibus etiam accenseri potest uterque Socinus. Ex altero autem quam bonæ Indolis. vite, samæque fuerint, facile discere posiumus ab excellenti quodam viro ( fic enim Socious illum appellat) qui inter cæteros scrupulos, numero 30. quos Socino folvendos proponit, hunc objicit, numero 13 ium. - Quod bujusmodi Sectariorum pleris que nulla Pietatis commendatione, nullo laudato priois vita exemplo commendati forent. Imo, inquit, ut plerumque videmus, hac Doctrina de Christo per Homines vagabundos, & contentionum zeli carnalis plen's; alios ex Luftris, Andie Ganeis, prolata eft. Quibus Principiis quomodo parcs exitus responderint, Is dem paulo post indicat, sc. Scrup, 18. ubi de his Sectaiis affirmat, quod, postquam prafervidus ipserum zelui paulatim deferbuit in propagando Christi Regno, (ut ipsi pra fo ferebant ) in quendam Atheismum prolaberentur, ita ut alii aperte Christum, alii vero etiam Deum & inferos neg arent. Quod & Socinus alibi fatetur, uti prius advertimus, neque aliud habet quod reponat, quam illud Joannis Apostoli, è nobis prodierunt, fed ex nobis non eram. At hoc utique parum valet ad Dogma Socinianum, illiufque Patronos,

ti

p

JA.

40

nos ab hoc Apostasiae crimine vindicandum, cum istius Doctrinae soboles genuina sit; quippe qua Fidei, Pietatisque simdamenta subvertit; quibus è medio sublatis, quid amplius restat, quam opinionum incertitudo, discursatio vaga per inextricabiles errorum labyrinthos, viciscitudo Religionum & Cultuum, quos desultoria levitate invicem permutant, tandemque praceps Ruina in Abyssum Atherismi.

S. 92. Post Catalogum errorum Socinianorum, qui vel ex nuda recitatione sa ditatem suam demonstrant, Pii cujusque oculis, animisque Fidelium horitorem incutiunt, sas sit eorundem concessa subjicere, que vel ab amicis sanioribus moniti vel ab Antagonistis arctius press, in scriptis suis exhibent. Hec autem excerpsi pracipue ex ipso Socino, Sectre hujus magistro; que dam item è Catechismo Racoviensi è Schlichtingio in Symbolum, è Joachino Stegmanno de judice & norma Controversiarum Fidei, & ex Andrea Dudithio. Que vero è Socino exhibeo, sere omnia extant in Tomo. 1º oper: ipsius, & sic se habent.

§ 93. 3. In Solut. 30. ferupulorum ab excellenti quodam viro propolitornia. p. 327. Resp. ad Scrup. 23111. hæc habet. Lutherun homines adduxit ad ejusmodi Rerum Divinarum cognitionem, qua satis esse poterat ad salmem aternam consequendam per ... Lutherum ea suerum patesatta, que ad Hominem sidelem consituendum sunt necessaria. Idem Ep. 3. ad Dudithium. p. 502. neutiquam se dubitare assirmat, quin multissint, vel saltem esse possimi, à numero Calvinianorum, & Lutheranorum, qui Calestis vita hareditatem sunt adituri, cum se ad presoriptum Christi gessenit. De Papistis, inquit, idem assirmare nolim, quos amnes hodie

die Idololatras effe ftatuo. Novi vero neminem Idalolatrarum falutis aterna compatem fore. Quibus in verbis fatetur, Evangelicos utrinique Communionis, habere omnia ad Fidem & falutem æternam necefa faria; & posse, dum tales manent, ad Christi preferiptum fe gerere. Cur itaque Schifma fecit im Ecclefiis Evangelicis? Cur Discipulos suos, à publicis ipforum conventibus, & ab omni Communione in Sacris, semovere voluit? Cur segreges suorum Con tus inftituit . ob diferimen in Rebus ad falutem minime necessariis? Cur Dogmata sua, cam nova in fe , tam Evangelicorum Doctrina adversantia, tan to fervore, tam acri zelo, ubique urget, & quali necessaria ad falutem, cunctis inculcat? Cur Evangelicorum Dogmata alibi impugnat, ac damnat, ut fumme perniciola, Fidei Christiane adversa, & falutis eternæ deftructiva ; præfertim ; illa de Trihitate, & fatisfactione Chaifti? Cur Ecclefram unamquamque, que istud S.S. Trinitatis Dogma afferit, Antichriftianam appellat? Cur eandem Trinitatem, habet pro fictitio Idolo, & homani cerebri Commento, quam tamen omnes ubique Catholici & credant, & colunt, ut iple probe novit;ac proinde, cunctos illius cultores pro Idololatris, habet, quos omnes è regno Coloium excludit? Siquidem alibi, non pudet eum affirmare, Comra Fidem de uno vero Deo nullum graviorem in Christi Ecclesiam ab Amichristi spiritu errorum invectum fuife, quam in Deo, inque illim simplicissima effentia, plures effe Personas inter se distintian, quarum qualibee fu verm Dem. Animadv. in a . Affert. Coll. Polnan.p. 423. & in Refp. ad librum Jac. Coveti, quem fcrip ferat contra Theses ipsius de Jesu Christo Servatomem:

nem, satis innuit, Coverum in Desensione istim Dollrine, comumeliosum suisse in Deum, ejusque Filium, dum Evangelium ministravit; Populique sibi commissi damnationem procurase, dum illiut salutem so curare credidit. Undo & ilium hortatur, precure Deum, ut sibi veniam benignus daret, sucque Spiritu

mentem ipfins perfunderet.

\$ 04. 2. Idem in Refp. ad Scrupulum 10. oni fic fe habeit. Cur tantopere omnes Ritus Caremonia, Traditiones à nostris respuuntur, etiam fine delectu, quas à vetuftiffimis Ecclesiæ Patribus commendari videmus & observatas à Multis fine Scandalo, cum tamen Illos Spiritu Sancto egregie imbatos nos ipfi non diffireamur? Refpondet Socinus. Si noftri Homines ab alini jamdin sepanais non essent, ab issque penieus explosi, & pro Omnium peffimis reputati ( quod atrinet ad Doctrinam , loquor ) facele pancas quafdam Cerimonias, quas & multa weguft as , & Sandorum Vivorum Authoritae commendabat , retinuiffem; in quibus vez. quamvis verbo Dei additie, mullus tamen falfus Dei Culfus, milla eviden Superstitio fuiffet. Sed quando jam tanta Divisto inter nos & reliquos omnes eft falla, fatius visum eft Ecclesias nostras paulo diligentins reformare, we ad fimplicitatem illam Apostolicam, nobis band obscure in Apostolorum ipsorum Attis atque Epistolis delineatum, quam proxime accedant, antiquiffimaramquoillarum Eccelefiarum quam simillima sim. Sic Ille. At qui separationem hanc secerunt ab omnibus Epclehis Evangelicis, aut Canfam ifti feperationi dederunt? Quomodo factum eft, ut tantopere exof fint, non folum iftis, fed & cunetis per totum Orbem Christianorum Ecclesis; nisi ob Dogmata hæretica atque Blasphema, que communi omnium Ecclefi-Oldallp ) Q 4

Ecclesiarum Suffragio damnantur, etsi in Asis quibusdam inter se discrepantium? Qua de Causarenunt, fe vetuftioris zvi Ecclesiis conformes przbere in Doctrina aque ac in Disciplina, Cultusque divini Caremoniis, cum utrobique par lit Ratio? Cur in materia Agendorum, non admittunt, & in praxin reducunt, que Apostolice Ecclesie ohim observarunt; quorumque mentio occurrit in novo Testamento, inque veteris Ecolofe monumentis, & ad nostra usque Tempora Praxi non interrupta derivata funt! Cur veteres, piosque Ritus, (quod & ipfinon diffirentur) à seipsis probatos, ea de Causa rejiciunt, quod in usu fint apud Ecclesias Evangelicas, à quibus ut seperati sunt, ita & damnati? Non fig. Evangelici egerunt cum Ecclefia Romana, cum Illius communionem in facris delerere coacti funt. Tunc enim æquum putarunt retinere quod antiquitus obtinuerat, quod ad ædificationem spectavit, quodque usui statuique prefentis Ecclelia commode inferviit, licet in Ecclelia Romana variis superstitionibus antea corruptum. Sic Abusum tollere prudenter instituerunt, Usumque pristinum denno restituere quod vera Reformationis opus est. At Socious cum suis, omnia fere è medio sustulerunt, que ab Apostolis, pissimisque Ipsorum Successoribus, in Ecclesiam introducta sunt ut, ex antedictis patet, praxique sua reprobarunt, qua ex Rationis sua Sententia non potuerunt non probare.

S. 95. 3. Idem in Epist, ad Simonem Ronembergium. p. 430. col. 1. in fine, hac habet Nulli dubium esse potest, quin Christianis Ecclesin in Rebus indisferentibus id faciendum sit, quod major Pars Eorum, qui Christi nomen prositemur, facient, (quanto (quanto igitur magis, id,quod maxima? )ou quans Vehementiffime Concordia & Pax, cum Omnibus Chri-Stiani nominis queratur, neve exteris Christi women ludibrio exponatur, & divina veritati propaganda Aditui pracladatur. Ergo, ex Sententia Social, ex officio incumbit Christi nomen profitentibus, quicunque funt, aut cujuscunque secte, se conformes prebere praxi Ecclesia Catholica prafentis avi, in Rebus adiaphoris; ita ut minor pars in hoc cedere debeat majori; ficut olim decretum est in Concilio Niceno, circa diem Paschatis. Deinde, hoc fieri vult, ratione istius Concordia arque Pacis quas ominimode profequi, fummaque Gura confer-1 vate oportet, cum Omnibus Christianilmum profitentibus, no fanctiffimam istam Fidem, fic à nobis profeliam, culpa nostra ludibrio exponamus, & ulteriorem Illins progressum intempestiva nostra morolitate apud exteros impediamus. colinz.

96. 4 Idem in Epift. ad Geo Eniedinum p. 484. Cui, cum dubitaret de invocatione Christi, eo quod non expresse pracipiatur in S. Scriptura. ita respondet Socians i Sexolei Quelar, imquis , Deur odit, & frustra se coli humanis Commentis affirmat. Ergo subjicis, mbil est in Cultu Dei pro Bono habendum , nist quod lose justit ac mandavit , Respondes , Commenta humana ea non esse, que ab dique divino Decreto atque Operatione, Nobis non modo patefacta O inculcata, fel etiam diligentiffine commendata pendent, qualis operatio est avaltatio Jesu Christi; ejus, inquame abfalucum in fuam Ecclefiam Regnum plenissimaque Gubernatio, cum iis omnione conjuncta Oc. & paulo prius -videa mulea effe, que non de. bent ex Ecclesia explodi , & camen non funt omnino meeffaria. Ubi advertere possumusi Primo, Socinum multa

multa fuo judicio probanda ducere, que tamen non funt diferte mandata in S. Scriptura, quoties ad Rem suam facit. Deinde, quamplurima elle, que iple, cum fuis, improbat ac rejicit, cum tamen rite deducantur e S. Scriptura Principiis, & fundentur in aliqua lege, Operatione, vel Decreto Divino ibidem memorato; nostræ item observationi commendentur, vel ex Regulis parallelis ifthic occurrentibus, vel fanctorum exemplis inibi probatis; nt Adoratio & Invocatio Trinitatis, Christi satisfactio, ejuidem Dietas, Spiritus S. Perionalitas, necestitas Baptismi & efficacia, necessitas item Ordinationis, & Politiæ Ecclefiafticæ ab Apostolis inftitutz, Consecratio Templorum, Dies fati ac folennes tum Festorum, tum Jejuniorum, usus Trisagii: in facris, Ritulque quamplurimi ad Liturgiam, atque Disciplinam Ecclesiasticam pertinentes, quos ipfi tamen nihili faciunt, fi minus aperte damnant. Denique multa observatu haud necessaria, neutiquam tamen ejicienda esse ex Ecclesia. Que regula. amodo valeat, iftorum omnium Adiaphororum ufum confirmat, que vel ab Ecclesia habemus injuncta, vel Communi Piorum praxi nobis commendata. d cond ere ma alle

5. 79. 3 Idem, in Disp. de Baptismo Aquæp. 736. Cap. 17. col. 21. Censet, ut quicunque è sudæis, Turcis, Alissque insidelibris, ad Fidem Christianam consvertuntur, initientur Ecclesiæ per Baptismum; sulque Judicii hanc Ravionem adfert. Essi, inquit, essa de Rennslum expressum exera mandatum; apostolos tama, qui id facere consurverum, imitari deset, praserim, cum ab universa Ecclesia cum morem receptum; ut perpetuo asu comprebatum suisse, aut constet, aut cerse admodum credibile videatur, que se sulter

aliter aliquendo facere infitiuerer, aliter quoque singula privaris Ecclesiis esfer faciendam. Unde sequitur, nobis non solum fas este, sed & necesse, ex leige Decori, imitari Apostolos in Rebus ad agenda spectantibus, etiam in iis, de quibus nullum extat mandatum. Deinde, hoc imitandi ossicium pracipue nobis incumberes quoties aliquid ab Apostolis usurpatum Ecclesia Carholica admisit, seculique sequentibus universali, constantique Praxi comprobatum est, sive Praxis ista certo cognita suerit, sive à Testibus side dignis accepta. Singulas demum privatas, sive particulares Ecclesias, se debere Ca-

tholice conformes præbere.

S. 68. 6. Legitimum Adiaphororum ufum qualia fc. in S. literis non pracipiuntur, aut prohibentur, alibi clarius & fortius afferit; viz. in Refp. ad no. tas Andr. Dudithii ad Disput. Socini de Baptismo. P. 730. col 2 in fine. ubi fic inquit. Addere Dei Praceptie, qued Moses fieri vetnit, nibil est alind, quam aliquid inducere , vel faciendum dicere , timquam à Det prateptum, quod tamen Dem non pratepits non autem fimpliciter id facere , id eft, eo nequaque apposito, quad Dem ita precepin Deut. 4. 2. Qued f her Interpretatio non adhibeatur, foquetur, mibil prenfus fieri poffe, quod Deus non pracepie; quod & ipfi fene fui Communio de facta Historia mille in locis adverfacur. Ob: Ar fequeretur bina, banam Intentionem, & Pharifaicas idexiden Cuolus ftabiligadas effe. Refp. Bona Imentio, nifi it Actum Dei praceptis adverfantem erunpar , culpanda non est. Pharifaice vero issaolenovelais nisi imerim Dei Pracepra melliganeur ; per fe ipfe mit damnantur in S. literis. Hacille de Adiaphoris, fatis Orthodoxe. the code and police and store of sxobodino

§. 99. 7. Idem in Tracti de Ecclesia, quem en variis

variis Epistolis in unum compegit, hec habet de certis, Doctrine Capitibus Stabiliendis, que à singulis Ecclesiz membris agnoscenda sunt pro veris, sc. p. 347. Col. 1. Certa aliqua Doctring Capita conftituere, sine quibus nemini salus contingere queat; & qui in iftis Tecum non fentium, in tuam Ecclesiam non recipere, aut eum inde ejicere, ut Apostolicum est Sic & nune & Jemper fieri, Or potnit & debuit. Videat modo Quifque, ut Capita ifta en conftituat, que conftituenda fum. Id autem facile fiet , fi ut profetto debet, ex folo, esque aperto Dei verbo, omnia petamur. Quod si nibilominus hat in parte erratum fuerit, quatenus aliqua Capita constituta fuerint, que ex isto numero revera non fint , non ideireo vera Christi Ecclefia ea, que boc fecerit , effe defierit, dummodo nullum eorum pretermiferit, que ex isto funt numero. Et quacunque tandem ratione in its constituendis erraverit; in eo tamen minquam errare dici poterit, quod cos recipere volit, qui in illis secum non consentiant. Imo errorem errors adderet, fi eos reciperet. Etenim, comra fuam ipfius Conscientiam ageret; & eos fratrum loco haberet, & Christi Fidelium , quos tamen à salutari Christi Do-Arina abeffe plane fibi persuasiffer. Quibus in verbis,non folum unumquemque Eccletiæ particularis Fundatorem, fed & Ecclesia pridem fundata Prapositos. Authoritate donat, fundamentales Fidei Christianz Articulos, fine quibus nemo falutem confequi potest, non constituere tantum, sed & aliis imponere pro talibus; cosdemque Judices constituit in hoc negotio, quenam fint hac fundamentalia, & que non fint : Deinde, ex hoc Capite Ecclesiarum reformatarum Confessiones suo Calculo probat; ut rite factas & jure impositas unicuique membro istarum Ecclefiarum. Neque enim andet afferere Confessiones istas deficere

P

OI

deficere in aliquo dogmate, quod ad Salutem necessarium st. Imo contrarium affirmat, ut mode ex Illius Scriptis oftendimus. Comprobat item Judicium earundem Ecclesiarum, in Censuris contra fuam fectam latis, reliquosque Anti-Trinitarios, quos è fua Communione universim excludunt. Imo. ex hoc probare videtur Cenfuras & Anathemata Ecclesia Romana, contra cateras Ecclesias à se diffidentes lata; cum fit Ecclefia fui Juris : & utcunque plurima habeat superstua atque Superstitiosa; quæ Fidei antiquitus receptæ de novo adicivit, non tamen deficere putatur in necessariis, Probat saltem veteris Ecclesiæ Praxin in regula Fidei condenda: in exigendo Consessionem ejusdem à Filiis suis; in Decretis suis Synodicis quibus eam munivit undique. & contra omnis Generis Hæreticos afferuit; in Cenfuris item contra coldem cant Anathemate latis quibus Socinianorum Antecellores à fua Communione pepulerunt isti Patres, Catholica Ecclesia per totum Orbem diffula, istiusmodi Censuras approbante; Ipforumque confortium prafertim in facris, ut perniciofum atque Pestiserum, abhorrente. Tales Erant Ebion, Cerinthus Sabellius, Paulus Samolatenus, Arius Eunomius, Photinus, Macedonins, alique Anti-Trinitarii. O small ni anti-

§. 100. 8. Idem in Epist. ad Synodum Nægroviensem. p. 491. Col 1. Censet omnes Fr. Davidis Discipulos, cæterosque similia sentientes, excummunicandos esse — Non est, inquit, cum seties
amplius, ut mibi quidem videtur, in Rebus sacris Commercium babendami. Deinde vult statas Precum formulas
omnibus Verbi Dei Ministris injungi, quas statutis diebus in Publico usurpent. Has demum preces ad
Christum nominatim dirigi vult ut hoc modo sue
Partis

19

esi

Ti

in

do

371

pif

Partis Homines discriminentur à Francisco-Davidianis , aliifque quibulcunque Anti-Trinitariis , qui necessarium bunc Fidei Articulum viz. Christum invocandum atque adorandum effe, ut divinæ Majestatis factum Participem, abnegaront: Ex hac auzem Socini Sententia fequitur, fi paritas Rationis valeat, Catholicos non elle culpandos ex eo, qued Socinianos è Cetibus fuis excludant , & à Sacris arceant, eo quod lidei Articulos ad falutem, ut Iph judicant, necessarios, palam & obstinate negent. Neque ex hoc etiam, quod certas publicarum precum Formulas Ministris injungant, ex officio usurpandas, ut hac nota dignoscantur ab Hereticis; Fiderique Catholicam aperte profiteantur. E. G. Quibus Trinitas Perionarum invocatur, tum conjunctim, tum separatim; potestas Regum a Deo folo derivari agnoscitur, Illique soli subdita; satis factio Christi pro universi Generis humani peccatis, in officio Eucharistico; Necessitas Gratiz divinæ ad Tentationes superandas omneque opus bonum perficiendum , à Deo indefinenter petende ; Reatus peccati originalis, statusque dampationis inde confequentis, qui in officio Baptilmali exponitar à efficacia striulque Sacramenti, veraque Christipre fentia in Cona Dominica, Refurrectio ejusdem no mero Corporis, que in officio fenebri afferieur : Infolubile Conjugii vinculum in officio Matrimonia ministrorum Evangelicorum, sive cleri triplex ordo. & necessitas ordinationis ad opus ministerii, ab iis folenniter peragende, qui ad hoc potellatem habent in Ecclesia à Christo, ejulque Apoltolis communicatam, in officio ordinationis; Denique, Poteftas clavium in excommunicatione Contuntaciant & read. miffione Presidentium, five in Significo & absolvendo; quam

quam Ecclefia exercet, prout opportunum eft, non folum in foro Ecclefiaftico, fed & erga eos, qui ad Eucharistiam accedunt, & in officio Visitationis infirmorum; prout mos antiquus fe habuit, ejusmodi Institutis conformis, que ipsa jam olim accepit, & pro ratis habuit. Hac aliaque quadam majoris, momenti Dogmata, Ecclefia nostra Anglicana, Tut & Aliz quedam publicis precibus interferenda curavit, ut ommibus constaret, quam fincerus & manimis effet Filiorum fuorum Confenfus in Doctrina Fidei neque Societas hanc Praxin damnare porett, cum (ut paulo prius ex eo observari in Tract. de Ecclelia ) Potestatem concedat Ecclesia Prapositis, recipiendi Profetytos in Ecclesiam, & receptos ejiciendi, pro arbitrio suo ; atque alibi statuat , ut ad Conam Domini non accedant, qui peccate afiquo funt illaqueati, quod eos à vita æterna arcere poffit; & fi epfi bor non faciunt , debet ( inquit ) Erclesia em arcere. Sic ille, De ufu & fine Come Domini. p. 775. Col. 2. in fine. It amaid my com

§ 101. 9 Idem, Tract. de Eccleha. p. 347. col. 2. agnosocit necessitatem officii Ministrorum in Eccleha. & corundem Authoritatem in Gregem Christianum. Sic enim inquit. Sine munere ministrorum verbi Dei Jiout nihil imquam in Religione Christiana profectum est., sie Nihil anquam aut profectur, unt profect porest. Tamum cavendum est., ne dominentur Gregi. Quod tumen ipsisu Petri Tempore potius in ipsorum Pustorum voluntute, quam in Frano aliquo Ipsis quodammodo à Populo injiciendo, reposeum susse, ejus verbu non obscure docene, in quibus hac de Re, non quidem Populo, sed ipsis Pustoribus, dantur Pracepta. Similia quadam in Epistolis Pauli ad Timosheum & Titum scriptu exeam.

Ex quibus nullo negotio intelligi potest , corum ; ini Populo docendo prafecti erant, exiguam fuife Auctoritatem, qua ut bene uterentur, potius Ipforum voluntatis efet, quam Populi cure. Hinc attem sequitur, necessario requiri; ut Ministri Evangelici habeant Munus istud sibi collatum ab Afiquo, qui Potestatem ad hoc habet in Ecclefia Dei, alioquin, Illud legitime nec fuscipient, nec administrabunt, Deinde fequitur, illos non suscipere Potestatem suam spiritualem à Populo, cui docendo incumbunt : huic enim prasunt, non subfunt; neque Muneris sui Rationem Illi reddere tenentur, feu bene seu male Illud obierint. Quis autem in Socinianorum Cetibus, einsmodi potestatem confert pastoribus per folennem Manuum Impositionem, juxta Ritum ab Apostolis introductum & per omnia exinde secula constanter usurpatum? Pastores Illorum, ut poto, non fibi vendicabunt Miffionem extraordinariam. qualem Apostoli habuerunt; sin ordinariam non habent, quo jure Munus istud factum usurpant, sc. docendi publice in Ecclesia, Sacramenta administrandi, & gubernandi populum Dei? cum nec ipsi illud ab alio legitime susceperint , pec sua sponte fibi possint assumere? Jubenter item difcere vellent, quam Authoritatem Sociniani Pestoribus suis tribuant; qualem Fidem, obedientiamque illis deberi profiteantur; quibus item Regulis utantur, in judicando de Dostrina à Pastoribus suis prædicata; quibusque signis discriminent veros Doctores à Falfis. Cum enim finguli interpretentur Scripturam in fensu suo; nec Auditores aftringantur ad senfum cujulque privati Doctoris admittendum ; sed prout fibi visum fuerit, aut consonum menti Dei in Scriptura patefacte, fanæque Rationi, out ab iifdenr

200

no

lis

R

tu

di

lib

rai

OII

dia

Illa

&:

CXE

fen

les

dem dissonm, illum vel amplectantur, vel aversentur; plane nescio, quomodo hæc Socini secta, certum. Judicium, sibique constans ferre possit, vel de

Doctrina, vel de Doctoribus suis.

5. 102. 10, Idem hæc afferit de S. Scripturæ libris. 353. col. 1. in eodem Tract. de Ecclesia -Ego quidem sentio, nihil in iis Scriptis, que commumiter ab iis, qui Christiani sunt dicti , recepta & pro divinis habita funt , constanter legi , quod non verifimum sit, hocque ad divinam Providentiam prorsus pertinere arbitror, ut ejusmodi Scripta nunquam depravemur , corrumpantur , neque ex toto , neque ex Parte. Et si aliqui Codiçes aut exemplaria aliçubi mendosa sint, ex Aliss emendationibus, vel ex antiquorum Interpretum Auftoritate emendari queunt. Praitat, mi Frater, mihi crede, cum in aliquem Scriptura locum incidimus, qui nobis falsam Setentiam continere videatur, una cum Augustino; hac in parte Ignorantiam nostram fateri, quam eum, si alioquin in-dubitatus plane sit, in dubium revocare. Sic Ille. At nonne par ratio valet de summa Fidei in Symbolis antiquis comprehensa, de Sacramentalibus & Ritibus, & de sensibus certorum locorum S. Scripturæ, quos Veteres testantur se accepisse, per Traditionem Apostolicam, una cum ipsis S. Scripturæ libris? Cur etiam existimaremus parilem Dei curam, atque Providentiam Ecclesia suz eo usque per omne Tempus invigilalle, Cujus Fidei atque cultodiæ facros hosce libros credidit, ut non fineret Illam deficere in Dogmatibus ad falutem necessariis, & apostatare à Fide illic tradita; præsertim, cum exemplaria istorum Codicum ubique ad manum esfent, que consulere in promptu erat; imo publice lecta & expolita in Ecclesiis? Cur igitur alibi di-

cit , Ecclesiam posse totaliter desicere per multa fecula; imo & actu defecisse? Eadem quoque Ratio valet, debita proportione servata, de veterum Synodorum Decretis, que ad normam Doctrine ab Apostolis traditæ conformata dicuntur. Idem quoque affirmare aquum est, de veterum Patrum fcriptis, eadem proportione habita; quod 50. ad manus nostras integra & incorrupta pervenerint, quantum saltem ad summam atque substantiam Doctri-næ ab iis ibidem traditæ; & quod eandem Ecclesia Catholica fui Temporis tenuerit, quomodo à majoribus acceperat, sicut illi quoque ibidem testantur. Quinimo, & mihi zquum videtur, ut Socious agnofcat veterum interpretum Auctoritatem in afiis etiam majoris momenti rebus, quoties una mente & voce confentiunt in aliquo S. Scripture loco explicando, vel in certo aliquo Dogmate astruendo, quod ex ea deducunt. In his itaque & fimilibus, non inique postulatur à Socini Discipulis, ut tantum modeftiæ, Æquitatis, fludiique pro veritate fimul & Pace Ecclelie oftenderent, quantum illos inducat ad fuspicandum, potius aliquid erroris fuis opinionibus ineste, quam ut falsi arguant Doctrinam à veteribus Ecclesie Doctoribus traditam, & Communiter affertam.

§. 103. 11. Similia habet, ubi dissert de sibro Apocalypseos, & Testimoniis, quæ exinde adversus eos, qui Jesu Christi suvocationem prossus negant, petuntur. Tom. 2. p. 803. Col. 2. Liber Apocalypseos, quamou Austor ejus ignoretur, seu potius ignorari à quibusdam asseratur (universalis enim Ecclesia Consensus eum Joanni Apostolo vendicat) est tamen jam à multis seculis, & hodie prasertim, in Ecclesia receptissimus—quinetiam universa Apostolorum & Evangelista-

Vangeliftarum scripta , nist quatenni cum scriptis Mofis & Prophetarum apertiffine confentiumt , & ab illis evidenter, & literaliter, at vocant, confirmamur, minimi nobis facienda erunt. Quare cavendum deligenter eft, ne vel apicem quidem unum in receptis ab Ecelefia libris, nedam ipfos libros in dubium vocari, illis aliqua per nos occasio prabeatur. Alioquin ad univer-Sa novi Fæderis scripta subvertenda, eis ampla Fenefra aperietur. Ex qua Socini fententia pariter con. cludi potest, unamquamque Do trinam, vel expofitionem S. Textus, quam Ecclesia universalis hujus avi Christo, ejusque Apoltolis acceptam refert & Cui Testimonium præbetur ab antiquis Ecclesae Catholica Do toribus, quod ab iisdem tradita suerit, non esse in dubium vocandam, utpote que Divinam Authoritatem fibi aftipulantem habeat. Deinde, ad hujusmodi Doctrinam acceptandam, non requiri, ut evidenter consentiat cum Mosis & Prophetarum scriptis, aut ex iisdem steraliter confirmetur. Cujulmodi funt quædam Fidei mysteria, que non adeo clare ac plene in libris veteris Testamenti traduntur, ut Dogma Trinitatis, Incarnatio Christi, Opus Redemptionis per sanguinem Christi, cum omnibus eo spectantibus, Resurrectio generalis, abolitio legis Molaice, & aliquot alia tum etiam, ne minimum quidem Apicem Doftring Chriftians immutandum effe, aut de eo ambigendum , ut cum Ariani 'Ouorimor fabftituerunt 1000 Operone. Denique scripta Patrum, que hodie extant, & pro genuinis universim agnoscuntur, fidem à nobis mereri in ils, que testantur de Doctrina atque praxi Ecclesia Catholica sui temporis, & quod easdem à majoribus suis acceperint ; æquum item este, ut quam Authoritatem ac venerationem

per tot hucusque secula merito obtinuerunt in Ecclesia Dei, apud nos hodie quoque retineant.

6. 104. 12. Idem, de Ecclesia, p. 357. Tom. 1. arguit, per Christi Jeffionem ad dextram Dei Patris intelligi debere, supremam post Deum potestatem atque Gubernationem, donec mors ultimus Hoftis aboleatur, duraturam. Atque hoc probat, non solum è Circumstantiis S. Contextus; & ex Pauli, aliorumque Apostolorum expositione; sed etiam ex tota Religionis nostra Analogia. At quid intelligit per hanc Analogiam? Num fundamentales Christianæ Religionis articulos, hic illic per Scripturam disperios, & per Apostolos in Symbolum collectos, & postea in Synodis Occumenicis à Patribus explicatos? Sin hos intelligat (ut à Theologis vulgo intelligi folent ) nisi æquem putet in fua iplius Causa Judicem ese, contra Ecclesia. Catholica Testimonium, necesse est ut fateatur, non pauca esse Dogmata pro fundamentalibus ab ea semper habita, que tamen ipse & sui pro falsis habent, fideique Christia. næ multum adversis.

Eadem sere prositetur Andr: Dudithius in Epist. ad Bez. Op. Soc. Tom. 1. p. 526. Nobis Religio esse debet, vel latum urguem à Scriptura discedere, nam scriptum legimus, siquis non acquiescit sanis sermonibus &c. 1 Tim. 6.3. Non igitur admittimus, neque etiam debemus, rovas, atque adeo portentosas Res, qua cum Analogia sidei, cum totius Scriptura perpetua Harmonia, & consensu pugnant. Bene habet. At quis Interpretabitur hanc Scripturam; & cujus Interpretationi potius adharescemus? Num veterum Ecclesia Doctorum, quorum sidem & authoritatem Ecclesia Catholica semper agnovit; an Socinianorum

t

ja

rum recentium, quorum Antecessores ob easdem Hærefes, fædafque S. Paginæ corruptelas, jam olim explofi funt, & Anathemate percussi; utpote qui nova, & monstrosa, & a fide Catholica plane abhorrentia, propalaverint? Quos Judices statuemus in hac Re, an fc. Doctrina tradita fit confona fidei Analogia, perpetuaque Scriptura Harmonia, an cum ea discordet? Num existimabimus Patres Catholicos, vel eam prorfus ignoraffe vel ex Confilio, & scientes impugnasse? Certe illi Dogmata fua, que cum in libris à se contra Hareticos conscriptis defenderunt; tum Synodicis Decretis contra eosdem firmarunt, non tantum huic Fidei A-nalogiæ, seu perpetuæ Scripturæ Harmoniæ, in majoris momenti Articulis, omnino conformia judicarunt, sed & ejusdem partem non exiguam. Et ex adverso, omnes Catholici, tum hujus avi, tum prioris cujulque ab ipía Christianismi origine, Socinianorum Placita, ut ei adversantia, in totum repudiarunt.

S. 105. 13. Idem Socinus in Epist. 3. ad Matt. Radecium, & in modo dicto Tract. de Ecclesia, prope sinem, plurimum tribuit Authoritati veterum, ut sortius astruat Invocationem & Adorationem Christi contra Francisco Davidianos. Verba antehac citavi, in quibus hæc occurrunt observanda. Primo, Christi Deitatem agnoscere cogitur, dum ait, Eum suisse unum illum Deum, qui omnia ex Nibilo creavit, vel saltem ex illius substantia genitum; juxta Sententiam veterum, qui in hoc errarenon potuerum. Deinde quod pro apertissima veritate habendum sui, o mordicus retinendum; quicquid traditum habentus ab antiquis Ecclesse Doctoribus, pietatis o erudicionis nomine celeberrimis, o à santissimis Mar-

R 3

tyribus, ab ipfo ferme nascentis Christi Ecclesia Initio. Tum, quod adeo gravem errorem qualis alioquin effet Ille de Chrifts Divinitate ) nunquam tenuiffent ; nisi ipsi animadvertiffent , es evidenissime in S. Scriptura Chrifto attribui, que foli Deo tribui folent ; pra Cateris autem, Adorationem & Invocationem; vel illa, ex quibus necessario inferuntur; illa ut absolute debita, Hac ut apprime congrua. Denique, illum aperriffima veritati refiftere, qui iftinsmodi Patrum Con-Sensui, in Dogmate aliquo sie tradito ab eis, & expositione S. Scriptura, refrag atm. Siquidem non Immerito cenfet, veritatis evidentiam in litera S. Scrip. tura elucescentem, & Conclusiones inde clare deducting effeciffe, ut in eadem Sententia convenirent ; & Catholicam Traditionem , cos ad iftum fenfum facilius eliciendum', istafque Conclusiones fine dubie ampletten. das , quest mann-duxiffe, Æquum itaque videtur ; ut Illius Discipuli, non solum in hoc Dogmate, sed & in Aliis majoris momenti, pariter acquielcant in Sententia veterum, ubi inter se consentiunt in explicando S. Scripturæ sensu in Conclusionibus ex ea deductis; & m condemnatione Hærefnim, quas fuis Temporibus exortas, & diligentissime excussas, tam S. Scripturz, quam Doctrinz Ecclesiz Catholicz fui feculi, à Majoribus autem acceptz, adversas judicarunt. Non igitur, se opponant hodiernis Christi Ecclesiis quæ hanc judicandi Regulam profitentur, Patrumque Authoritati, in hujulmodi Dogmatibus asserendis, innituatur. Ne dicant veterem Christi Ecclesiam, que Patrem istorum ductum sequebatur, in Doctrina admodum corruptam fuille, si minus à Fide prorsus apostatalle. Agnoscant Dogmata jam olim recepta, & à Patribus defenfa, fc. Trinitatis, Satisfactionis Christi, Justificationis,

P

D

al

in gi

au

m

it

onis, Peccati Originalis, Necellitatis gratiz, efficaciz Sacramentorum, aliaque permulta, qua paffins
in illorum Scriptis occurrunt, zque ac hoc de Chrifli Deitate, cui Adoratio atque Veneratio debentur. Et cum Socinus, ut hanc fortius aftruetet,
è re fua putaverit, ad veterum Authoritatem,
tanquam ad Afylum confugere, quando acriter
oppugnabatur ab Adverfariis, in Caula, quam contra cos tuebatur; non iniquum putent illius Difcipuli, fiqui eadem Authoritate utantur, ad patrosinium Fidei Catholica, contra harerica ipforum Dogmata. Acquum enim est ut quem Testem
pro nobis producimus etiam contra nos admitti
patiamur; cum Illius Testimonium, si modo Fide
dignus sit utrobique pariter valeat, sin sidem non
mereatur, neque pro nobis valere debeat.

& 106. 14. Idem in Epist. 5. ad Radecium. p. 304. Col. 1. Cum Sententia illins rogaretur de tribus Germanis Fratribus, quorum Ars erat, L magines quafdam metallo insculpere, respondet ---Quod ad Ipforum Artem attinet, nemo meo judicio offendi debet illis Imaginibus, qua ab omni pericula in Idolotariam inducendi penitus absimt. Ex qua Socini Sententia fequitur, Lutheranos non elle culpandos, qui antiquas lmagines Papilmi tempore erectas adhuc retinent in suis Ecclesis; imos cum aliquas de novo condentes, novas pariter Imagines in iisdem collocant, sc. Christi crucifixi, B. Virginis, Apostolorum, aliorumque Sanctorum ; non autem Cultus, sed Commonefactionis, historia, memoriæ, & ornatus gratia. Utenim Cultus istiusmodi imaginum prohibetur ex mandato superiorum, ita nec exhibetur à Populo. Multo minus culpanda est Ecclesia Anglicana, que non solent Imagines

nes extantes Christi & Sanctorum è metallo aut ligno, aut lapide fabresactas ( cujulmodi in Lutheranorum Templis cernuntur ) in Ecclesis suis vel retinere vel de novo erigere, eo quod supersitiosorum Abusui magis pareant; sed vel in parietibus aut senestris depictas, vel aula is intertextas, vel etiam ligno aut metallo insculptas, cum nullo prorsus dololatria periculo. Nemo enim inter nos aut eas veneratur, aut venerandas putat, contra Dei & Ecclesia mandatum.

107 14. Idem in antedicta Epift. ad Sim. Ronembergium, seniorem Ecclesia Anab. apud Cracoviam. p. 430. col. 1. Pædobaptifmum probat, & Blins validitatem afferit. Cum enim ille acrius urgeret necessitatem rebaptizandi omnes cos, qui ad Cœtus luos accederent, ita respondet Societis Cum Plerique Omnes corum , qui hodie Christum profitentur faris effe statuant, siquis in ipsa Infantia Baptismum à Quocunque Christi Ministrum pre se ferente, quantumvis mentiente, acceperit, idem vos quoque ftaru-ere deberis. Equidem addit, si modo Buptismus Res indifferens est. In quo graviter errat , ponendo hoc Sacramentum inter Adiaphora. At Argumentum hoc ejus à majori valet ex eo, quod Plerique Christiani, quorum Judicio nititur, hujus Sacramenti necessitatem asserant ad falutem consequendam. Idem in Difp. de Bapt. Aqua. p. 736. col. 1. cap. 17. in princ. improbat reiterationem Baptismi Quoniam paffim', inquit , receptum eft , ut qui Ecclesia annumerari debeant , Aqua Baptismo sint tincti, ting ant w vero Aque Baptifmo omnes, qui pro jam Tinetis non habentur. Et paulo Post, sc. 737. col 2. Pædobaptismum probat, vt Rem licitam, etfi Infantes non fint Fidei capaces; argumento à Circumcisione cifione du to, quæ ad Infantes, etiam ex Dei lege pertinebant, quamvis si Instituti hujus originem, rationemque spectemus, Abrahamo primitus data

fuerit , ut figillum Justitiæ Fidei.

S. 108. 10. Idem, in Epist. ad Mart. Vadovitam, p. 476. col. 2. concedit, Haresiarchas, qui Seditionem concitant, aut suo Commodo studem, in haresibus propagandis, severissime trastandos, ut qui non intellectus, sed voluntatis vitio laboreme. Concedit item, & illos Haresiarchas, qui solius Intellectus vitio laboram instar Furiosorum & mente captorum trastandos esse, qui licet miseratione digni sint, attamen cum Aliis nocivi deprebenduntur, reprimi solent, & Catenis etiam, si opus suerit, constringi, sic & Hos, miserandos quidem esse, interes tamen, constitu sporum in sua Dostrina propaganda, impedire oportere, idque (si a-

liter fiers nequeat ) Carcere & Vinculis.

§. 109. 17. Idem, Epist. 3. ad Dudithium. p. 502. col. 2. fic ait, Videre nequen , cur dicas , adeo id effe Homini difficile sut aliam post hanc reftare vitam credat, in os enim Tibi reclamant perpetua tot Secu-torum, inde ab omni memoria, experimenta, contra que , nec illa , quas Tu allegas , Rationes, net quotquot unquam allerari poterum, quicquam virium babent. Ubi Primo, observandum occurrit, quam triftes socinianifmi effectus fuerint, quibus ipfa Christianæ Fidei Principia admodum quaffata érant, si minus subverfa. Siquidem hic Dudithius, qui de altera vita tan-topere ambigebat, imo & Argumentis eam oppugnare aufus est, inter Anti-Trinitarios principem locum tenuit, five Ingenium, five eruditionem, five Dignitatem ejus spectemus. Deinde, quid intelligit Sociaus per experimenta perpetua tot feculorum, quibus altera post hanc vita probatur? Num Apparitiones

paritiones mortuorum? At Illæ infirma valde erant hujus Rei Documenta, cum potuerint esse sensum nostrorum illusiones, vel malorum Spiritunm Iudibria; quod & sæpenumero factum est. Præterea, Ethnici negarunt Refurrectionem Corporis; & iple Socinus Animarum apparitionem negavit, quippe qui affirmayit eas, post separationem à Corporibus suis fomno quodam lethargico obrutas jacere fine omni sensu & motu; ac proinde revisere non posse hunc mundum, in quo degimus, aut si forte intelligat secula Patriarcharum piorum, Judæorum, & Christianorum, sibi ordine succedentium, qui unici veri Dei cognitionem professi sunt, Illumque solum coluerunt; abneget fuam Psychopannychiam, & abolitionem totalem impiorum in Die Judicii, cum multis afiis Dogmatibus, que in Scriptis fuis tuetur. Agnoscat item Sacrificia piacularia, Dei omnipræsentiam & omniscientiam, corruptionem Natera humana post lapsum Adami cum Aliis quamplurimis, que negat. Postremo, si per tot seculorum experimenta, intelligat concordantia fapientum atque Piorum Judicia istis Seculis degenti-um, contra que nulle omnino Rationes, que à quoquam adduci pollunt, quicquam valere poterunt, applicet banc Regulam ad Dogmata à se asferta, & Argumenta, quibus illa astructe conatur, pro invalidis habeat, &, una cum ipsis Dogmatibus rejiciat.

S. 110. 18. Idem, Catech fragment. cap. 2.p.681. Col. 2. ut Christi Adorationem probet, ad Cypriani Authoritatem se consert, in Textu Apocalypseos citando, sc. Cap. 19. 10. & 22. 9. ubi pro Denmadora, (prout hodie legimus) habet, Jesum Dominum adora, sta enim Cyprianushoc Angeli Respon-

fum

finm effert , De Bono Patientiæ in fine abi , inquit, Socinus, (fub nomine Magistri ) vox [ folum ] Subintelligenda eft. Discipulo autem replicante, Tank Dens Pater excludendus effet. Respondet Magister, Aug elus non exclusifet. Nam de Rebus creatis ejus verba accipienda effent, quemadmodum Ipfe erat Res creata. Ac fi dixiffet, Inter Res creatas , nec me, nec ullum Alium adorare debes preter Jefum. Namque ille est Dominus, nos autem Omnes Servi, ut Tu es. Sic Ille. Ergo, qui Socini Sententiam in hoc sequentur, eandem quoque Authoritatem in Aliis agnoscant & fimiles S. Textus expositiones admittant, ubi par Ratio valet. Admittant Testimonium ejustem Cypriani, ubi his verbis citat Illud Joannis. 1. Epist. 5. 7. & hi Tres unum funt, hoc est, Pater, Verbum, & Spiritus Sanctus. Sic enim Ille, De IL nit. Ecclesia. Licet hac Clausula omittatur in permultis Codicibus à Syro item & Vet. Latino necnon a Patribus quamplurimis tam Gracis, quam Latinis. Admittant pariter smilem Cat'solicorum expositionem desensu particula [Solum ] in illis Christi verbis ad patrem directis - Hæc est Vita zterna, ut cognolcant Te Illum folum verum Deum. Jo. 17. 3. ita ut hæc Particula non Ipfum Christum excludat à participatione Deitatis, (qui ab eodem Joanne alibi appellatur Filius Dei unigenitus, Cap. 1. 14, 18. & a Pauloging feu proprius Filius, per Antonomaliam. Rom. 8. 32. fed Creaturas folas. Siguidem, iple Christus alibi affirmat, le elle unum com Patre neque le negat elle talem Dei Filium,qui Patri aqualis lit,quamvis ob hoc Blasphemiæ inculatus à Indzis, nec semel lapida tioni expositus, unde & Apostolus affirmat, Ikum non rapinam duxisse, se elle aqualem Deo. Denique

ipse nihil moratus accusationem Blasphemiz, neque periculum à Judæis, qui Illum interficere studebant, palam afferit Patris sui esse Placitum, ut Omnes honorent Filium, ficut honorant Patrem, qui misit Ipsam. Jo. 5. 23. Ita enim & ipse socinus intelligit hanc Particulam [Sicut ] & hoc Argumento nititur, ut probet Adorationem divinam Christo debitam elle. De Ecclesia. p. 353. col. 2. Æquum est quoque; ut admittant pro veris, alias S. Scripturæ Sententias, prout à patribus in Scriptis suis passim citantur, ubi Codices hodierni inter se discrepant. Denique non inique ab iifdem postulatur, ut istiusmodi S. Textus expositiones non repudient, quas verba proprie sumpta quali sponte suggerunt, quibus scopus S. Scriptoris favet, & que consone reperiuntur locis parallelis, ubi exdem Phrases occurrunt observanda, & eadem Materia tractatur, tales demum, quas Socinus hic loci dat, atque Aliis, ut Rationi consonas, proponit admittendas.

§. 111. 19. Idem, in Disp. de Baptismo Aquæp.
737. Col. 1. hæc habet. Omnia siam, que ad totime Ecclesse unitatem atque concordiam, & Singulorum simul ediscationem ac salutem pertinere possimi.
Illud enim Pauli semper pra Oculis habendum, debemus nos sirmiores imbecissitates Insurmerum sustinere.
Rom. 14. 1. loquitur quidem de baptizandis infantibus Adultorum, qui antea Baptissium non susceperant; eum tamen petebant. At si hæe Ipsius Regula universim teneat, ut ab illo proponitur, admitti postulat, non solum in Adiaphoris, quæ ad
Disciplinam, Ceremonias, Cultusque divini Formulas pertinent, quoties ab Ecclesia Catholica præscribuntur, vel apud plerosque Christianos in usu
sunt;

funt, sed etiam in Ecclesia Decretis, qua ad Doctrinam spectant, & Opinionibus passim inter Christianos receptis, siquidem consensus in his, & ejusdem Fidei Professio manifeste tendunt ad conservationem Unitatis, Concordia, & Ædiscationis ad salutem; sicut è contra, Dissensus in Fide, & Opinionum Fidei recepta adversarum dissormis Professio, ex natura sua introducunt in Ecclesiam discordiam, atque Schismata, eademque sovent; quibus ni tempestive occurratur, pro Ædiscatione Ruina, pro

falute Perditio sequetur.

S. 112. 20. In disputatione, quam idem Socinus habuit cum Christiano Franken, & extat inter Opera illius. Tom. 2. p. 767. non unum occurrit observandum; quod iplius Cause officere videtur. Nam primo, cum Franken recularet disputationem inire cum Socino è sacra Scriptura Testimoniis, que detorqueri possunt , arque adeo ab Omnibus mine , etsam absurdiffimis fectariis (ut vere inquit) deforquentur ad victoriam; sed Ratione, fi modo Illi placeret, fecum agere veller ; tandem annuit Socious, hoc Argumento nixus, quod vera Ratio non sit contraria Theologia vera; quin è contra verum vero tam con-Sentiat, quam Album Albo, aut Pulchrum Pulchro. Unde fequitur Socini Rationem non esse veram fanamque, que contradicit veteris Theologie Principiis, quam Catholica Ecclesia pro vera semper agnovit, ut à primis Evangelii Præconibus acceptam , qui Ecclesias ubique fundarunt. Secundo Franken sic urget Socinum, Non Causam tuam sublevat, quod S. Lirera Christum adorari jubent ; nam & ego multa contra Te sacra Testimonia afferre possum, quibus & solus natura Deus adorari jubetur, & hunc Honorem nulli Creatura tribuendum effe fignificatur. Respondet

Relpondet Socious, Adilla omnia Testimonia ego poffim respondere. Cui reponit Franken; & ego ad omnes tuos locos, Christi Adorationem urgentes probabilem potero Responsionem afferre. Quis igitur nobie prabebit Regulam, ad quam moderemur hanc diversitatem? Respondet Sociaus , Scriptura rette imelletta nobis erit Regula. Cui Franken iterum; Regula debet effe recta & certa, Scriptura autem, quatenus ab boc vel Mo Homine relle intellella affirmatur, non est rella & certa Regula, quoniam dilatatur, coarttatur, & pro varietate Ingeniorum, in varios sensiu distrahitur. Replicat Socinus, fatis inepte & ridicule - De veritate mea Sententia ( viz. è S. Literis ) tam sum certus , quam certo fcio, me iftum Pileum manibus tenere. Cui Franken sic reponit, sane multo gravius, & Rationi congruentius - Tua ifta Certitudo non potest mihi & Aliis certa effe veritatis Regula. Nam reperietur Alius quifpiam, qui dicat, Sententiam Tua contrariam e S. Literis, fibi effe perfuasiffimam atque certiffimam. Cumque in utroque cadem de Re fumma fit certitudo, eaque diversa & contraria quomodo has effe potest veritatis Regula, Recta & certa veritatis Regula non poteft fibiipfi efft contraria, fed codem femper Je modo habet , quibuscunque tandem Rebui dimeriendis applicetur. Hæc ille in utramque partem de Regula Controversias dijudicandi, cum ad S. Literas utrinque appellatur. Ex quibus intelligitur, quam difficile, feu potius quam impossibile sit, easdem determinari apud eos, qui sibi fas putant, S. Literas pro arbitrio exponere, fuolque fenfus Illis ad libitum affingere. Tertio. Cum Franken urgeret , Christum utpote finitam snbstantiam (juxta Socinum) non poffe effe Objectum divina Adorationis arque Invocatiomo, cum Talis capax non sit infinita sapientia at Potentia;

que ad istinsmodi Objectum Cultu divini necessario requiremur. Socinus respondet, Philosophica Juni Ifta, & Christi Doltrina iminica. Cui Franken rutfus, Arqui initio hujus Disputationis dicebas, verum vero non effe contrarium. Quomodo ergo nunc vera mea Ratio adversatur Christi Dottrina. Huic vero Socinus nihil habet quod reponat, quam, non est vera fed fopbiftica tua Ratiocinatio. At Franken in fequentibus oftendit, hanc fuam Ratiocinationem , Socimi principiis insistentem, nullatenus ese sophisticam, sed tam Theologia, quam Philasophia consonam. Quarto, Cum Franken fic arguit, Divina ifta Poteftas ,quan Socinus Chrifto tribuit, non eft Adoratione Religiofa digna, nisi cam ad divinam ufque Naturam extendas mus , quemadmodum faciunt Trinitaris , existimames indissolubili nexu colligatam esse Divinam Potestatem, cum effentia & Adoratione Divina; verumque effe Idololatram, qui Adorationem à Deitate Sejungit. Refpondet Socinus, Decipiuntur ifti, Ratione Subvertentes Theologiam. Cum Franken reponit, Diffolve igitur, fi potes, iftorum Rationes. Sic enim argumentamur, illi veri fum Idololatra , qui fervium, id est, adorant feu invocant eos, qui natura non funt Dis. Gal. 4. 8. qui Conservos, cosque qui sunt è fratrum memero, nec aliquid amplins, adorant. Apoc. 19. 10. & 22. 9. qui Creaturam aliquam invocant, aut religiofo Cultu adorant preter Jehovam folum. Matt. 4. 10. cum Deut. 6. 13. & 10. 26. qui denique fiduciam ponunt in Homine, & statum, carnem Brachium sum, bi emm Maledilla pronuntiantur Jer. 17. 5. Respondet Socinus, Rationes ista è S. Literis deprompta, Ni-hil alind concludum, quam Christum non esse adorandum , ut Rerum omnium Auctorem , Parentem , & Architectum, poffe antem ac debere adorari, ut quoddam

dam medium, per quod ejusmodi Adoratio tendit in Deum. Replicat Franken, banc Caufam Adorationis, nempe opus Creationis, Christo competere non pose juxta Sociai fententiam, qui ftatuit eum mibil Commune habere cum Deo Patre in ifto opere, istpore qui longe poft ab eo creatus sit, & in mundum missus. Deinde, cum eximia illa Potestas quam Socinsu afferit Christo à Deo Patre datam, non perting at ad Divinam illam excellentiam , que in Patre residet, quomodo es deberi poteft Divina Adoratio atque Invocatio, que precipue Partes Sunt excellentissimi illius Honoris, quem Deits fibi foti vendicat? Quimb, Cum Franken urgeret illud ipfius Dei Dictum apud Ifaiam, Ego fum Jebovah, illud est nomen meum, & Gloriam meam alte. ri non dabo Ild. 42. 8. Quod iterum quoque repetit. cap. 48. 11. Ergo, inquit ille, cum Adoratio & Invocatio Divina fint partes cultus ad Dei Gloriam peculiariter Spectantis, Christo, nudo Homini, tribui nulle modo possunt, ut qui a Deo multum diversus sit ac proinde Talis, Cui Gloriam iftam fe denegaturum profisetur, subdit quidem aliquid Socious Responsi loco, fed quam inhrmum lit, & a Ratione alienum, cuivis ferio perpendenti facile patebit; quod & Franken statim advertit. Nam primo, inquit Socinus, Dictum hoc fic interpretandum est, non fmam Gloriam meam ab altero accipi, & fibi arrogari, contra volumatem meam. At, replicat Franken, hoc est, Op positum; Allivum, non Dabo, fer Passivum, non patiar accipi ; fen potins ; non eripi mihi, contra voluntatem meam. Quamvis enim dare quandoque poli-tum sit pro accipere, in S. literis, quia Correlativa funt; quoties sc. quod sponte datur alicui, ab eo sponte accipitur; nuiquam tamen ponitur dabo, sumi contra voluntatem meam, feu mihi per vim eripi. Has enim,

tr

CE

Ce

qu

N

neq

cum emnine contraria sint sibi invicem, non se mutuo respiciunt, adeoque alterum in alterius locum subfiitui non poteft. Hic itaque genuinus verborum fenfin eft, nunquam finam , ut alius quicunque fibi affumat Gloriam mihi soli debitam , neque ipfe unquam jeam alio transferam. Deinde, hoc effugium quærit Socious ... Potest boc mode illud faia dictum intelligi, Gloriam meam alteri non dabo, id eff; totam, meam Gloriam alteri non cedam. Christo antem data eft pars tantum bujus Gloria. Gui Franken ita replicat. Illud non oft interpretari, Sed torquere Scripturam. Nam eodem modo quis possit totam in absurdissimos, planeque contra-rios sensus trabere. Ut primum illud Pracepium, non babebis Deas alienos prater me ( ut hoc unum pro multis E. G. ponam ) Te magiftro, sic interpretabimur, non habebis Deos alienos prater me, quibus torum Honorem mihi debitum tribuas; habere autem Tibi fas est alios Deos, quibus mea partem Gloria impertias. Sed bec tibi for san non absurda videntur. Negne Socinus in hoc fibi constat. Nam paulo prius contrarium afferuerat, quando dixit, Non divido Adorationem illam, qua Soli Deo debetur , inter Chriftum & Deum; Jed dico, Deum adorari tanquam Authorem Rerum omnium; Christum autem, ut quoddam medium, per quod ejufmodi Adoratio tendit in Deum. Hæc habuit Socinus, que reponeret Adversario, istum Isaiz locum contra ipsius sententiam alleganti; quam valide, judicent æqui lectores. Oftorodus itaque Responsis hisce diffilus, alia quædam affert, viz. hæc. Primo, inquit, per hujusmodi oppositionem, Adversarii explicant ea, que clara per se lucent, per ea que obscura sunt; Novum Testamentum per vetus, multa denique loca, per obscurum aliquem. Deinde, per vocem [ Alteri ] noque Christ m, nique Piorum quiffiam intelligitur. A lioquing

lioquin, Propheta sibispfi contradiceret. Cap. 46. ult. Apostolis item. Rom. 5. 2. 2 Thef. 1. 12. 1 Pet. 5. 10. Apoc: 21. 11. Ipfique Chrifto. Ib. cap. 3. 21. Ergo, folum intelliget Idola , & Imagines Gentilium. Terrio, non dabo, inquit, Idem fonat , quod non permittem, ut Homines propria Authoritate Gloriam ipfine alies afcribant, fc. Idolis. Pfal. 106, 20. Postremo, inquit, fatis liquet, sensum genuinum verborum hunc ese, quod Dens nolit Gloriam fuam ad alios transferri, fc. ut per alienationem ipfe illa Spolsetur. Hoc vero ipfum Honorem Christi non attingit; cum ille, testame Scriptura S. a Deo ipfo ei fit concessus; nec Deus propreren Gloria sua privetur, sed potins maximo Honori spsicedat. At neque hee argumentum inde petitum folyunt. Nam primo, verba Dei apud Ifaiam per fe clara funt, ubi bis repetuntur; atque alibi occurrunt plurima S. Scripture Teltimonia, quibus hac Gloria Adorationis atque Invocationis divina Deo foli alcribitur & afferitur. Neque ullatenus infolitum eft, ut Christus & Apostoli illius Doctrinam fram confirment Testimoniis è lege petitis, & è Prophetis. Deinde, loca, quæ citat ad probandum, Gloriam Dei suisse aliis Communicatam, nihil ad rem faciunt; & fi facerent, nimium probarent; nempe, Gloriam Adorationis atque Invocationis divina, aliis præterquam Christo, a Deo concessam. Itaque, cum dicit Deus, fe positurum in Sione salutem, in firaele Gloriam fuam. Ha. 46. ult. hoc tantum volt, se illustraturum sustitiæ veritatisque suz Gloriam in falute Ifraelis, qui coluit ipfum in Sione. Cum autem Apostoli dicunt, Deum nos facturum fuz Glofiæ participes. 1 Cor. 15:49. Phil. 3.21. 1 Jo. 3.2. hodem sensu accipiendum est, quo illud Petri, cum affirmat, nos per Promissa Evangelica factos esse participes

(

I

fo

ill Ju

ticipes diving natura. 2 Pet. 1. 4. non recte, quafi nunc in statu gratiz fieremus proprie participes elentiæ divinæ, quæ dividi nequit in partes; vel quali Gloriam Deitati propriam, in altero feculo confecuturi ellemus; fed respectu effectuum atque qualitatum à Deo in nos emanantium, quibus inchoatis plenius similes illi reddimur nunc Temporis in Gratia, & postea reddendi sumus in Gloria. Sedere demum in Throno cum Christo, quod iple victori pollicetur. Apoc. 3. 21. eft nihil aliud, quam unumquemque talem, fuo modo & gradu Dignitatis atque Gloriz celeftis, una cum Chrifto confortem effe. Col. 3. 4. Sic alibi Paulus affirmat, Sanctos mundum judicaturos, 1 Cor. 6. 2. Hoc tamen neutiquam æquat illos Christo Judici, neque derogar aliquid supremæ ipsius Potestati, in mundo judicando; ut neque Apostolorum Prærogati-væ, de quibus idem Christus affirmat, quod cum ipse session in Throno suo glorioso, illi quoque sint session in duocecim Thronis, judicantes duodecim Tribus Ifraelis. Matt. 10. 28. Tertio, verba ista Dei generaliter efferuntur de omni, quod non est Deus, seu quod est alterum à Deo; neque restringi debent ad idola Gentilium, quamvis Instantia ponatur in ils quandoque, eo quod à cunctis fere Gentibus pro Diis colerentur. Neque enim minus prohibet Deus Honorem fuum impertiri cuicunque Creature in Colo, vel in Terra, quam Idolis & Imaginibus, nt foli, lunz, stellis, elementis, Principibus Gentium & Heroibus defunctis. Postremo, Deus non folum prohibet, Gloriam fibi debitam, alteri tribui, ita ut ipfe fimul ea spolietur, sed & nullam illius partem alteri communicari vulta Siquidem Judei tune temporis, publice colebant Deum in

Templo suo, & sacrificiis, & precibus, & observatione Festorum solennium, ut patet ex eodem Propheta. lfa. 1. fed Idololatriæ rei peragebantur, eo quod Deos alienos una cum vero Deo colerent. Imo, quod plus est, & verbis istis multo congruentius, Deus isthic affirmat, se non concessurum alteri cuipiam qualemcunque partem Gloriæ suæ, utpote quæ sit Majestatis Divinæ prærogativa, nulli Creaturæ communicabilis. Siquidem, non minus in Dei ignominiam cedit, Gloriam sibi propriam alteri tribuere veile, quam ut alter contra suam voluntatem fibi istam arroget. Imo magis dedecorosum Deo videtur, & ab co alienum, ut quod majestati suz proprium est, alteri sponte cederet, quam ut contra fas ab altero arripi pateretur; vel alteri, contra mandatum fuum, ab homine dari. Hoc enim est, Idololatriam permittere duntaxat; iftud autem, probare. Hoc itaque sæpe factum eft, & fere univerlim: istud vero, nunquam. Qood ergo à Chris flo dictem est Juveni ifti, qui cum ipfins Deitatem non agnotecret, humillime tamen eum falutavit, magistri boni Titulo ipsum honorans, quare me dicis Bonum? Nemo est Bonus, præter unum, qui est Deus. Matt. 10. 17. non incommode adaptari potest Socini asicclis, qui, cum Christi Deitatem, non folum, cum isto Juvene, non agnoscant, sed & omnino negent, cultum tamen Divinum iph exhibent, & ab aliis omnibus exhiberi postulant; Quare me ut Deum colitis; cum Deitatem meam prorius negetis. Ego, ex vestra opinione, nudus Homo fum, & non Deus. Nemo autem Honorem Deo debitum meretur, nisi folus Deus; qui palam professus est, se Gloriam hanc suam alteri non daturum. Ergo, vel me Deum agnoscite, vel nolite ut Deum honorare 5. 113. 21. Idem

S. 113. 21. Idem in Resp. ad Desens: Fr. Puccii. Tom. 2. p. 273. col. 2. Sentio, inquit, omnia Dogmata, quibuscum Fides in Christum, & Conservatio Praceptorum Dei, constare non potest, salutem, si retineantur, penitus eripere, & ob eam causam omnino ab omnibus respuenda esse. Quid ergo siet de permultis Socini Dogmatibus, quæ Fidei Christianæ adversa comperiuntur; si modo illa habenda sit pro Fide in Christum, quæ à Christo & Apostolis Ecclesiæ Catholicæ tradita suit, & ab ea semper retenta? Quam bene item convenit Doctrinæ Socinianorum de Psychopannychia & totali Impiorum perditione in die Judicii, cum obedientia Fidei, seu Conservatione Præceptorum Dei, cum è contra habenas saxent omnimodæ vitiorum sicentiæ?

§. 114. 22. Idem agnoscit necessitatem Gratize divine ad studia nostra dirigenda, mentemque illustrandam in cognitione Rerum divinarum. Sic enim precatur pro Fr. Puccio, in fine Responsi modo dicti — Deus Opt. Max. pro sua Clementia Te nunquam descrat, & studia ac Labores tuos ad Ecclesia sua utilitatem dirigat atque convertat. Pro Coveto pariter — Deum ex animo precor, ut Spiritu suo mentem tuam perfundere, ac sui cognitionis suce collustrare velis. Resp. ad Covetum. Tom. 2. Plura ejusmodi oc-

current in illius Epistolis.

S. 115. Hæc è Socini scriptis habemus, sequuntur alia quædam è Catechismo Racoviensi. 1. De libris Novi Testamenti hæc habet. Quia ab ipsa Christiane Religionis origine, Christiani omnes, essi inter se diversi sententiis, in eo tamen concordes & consentientes suere, Authores scriptorum Novi Testamenti eos suisse, quos scripta pra se ferunt. Idcirco, qui tam unanimi tot Ætatum & Hominum consensui repugnare

vult, hunc juftiffmam Caufam eju Rei afferre opertet. Recte quidem. At nonne par Ratio valet de iis S. Scripture fensibus, & articulis Fidei, & quibuscunque majoris momenti Dogmatibus, in quibus Christiani veteris avi consenserunt, & hodierni simul consentiunt; præsertim, cum testentur se eadem ab Apostolis accepisse, una cum libris, & Titulis librorum Novi Testamenti? 2. Inter causas diffidiorum, que in ervendo Scripturæ fenfu emergunt, hanc postremo adducit, Quod Homines Spiritus S. Donum, quod Deus promifit Dies, nottefque eum invocantibus, non, quo par est, studio, implorent. p. 14. 3. Cognitio via ad immortalitatem ducentis Rationem humanam longe excedit; uti Apostolus diserte ait, Homo animalis non percipit ea que sunt Spiritus Dei. 1, Cor. 2. 14. Per ea vero intelligit, de quibus paulo superius egit, v. 9, 10. Que ocnius non vidit , nec Auris audivit, nec in Cor Hominis ascenderunt, que Deus praparavit diligentibus se, & nobis revelavit per Spi-ritum suum. Quod & de Immortalitate, & via ad eam tendente accipi, Res ipsa aperte monet. pag. 18. 4. Tertiam orationis Dominica Petitionem, scil. Fiat voluntas tua, ut in Cœlis, fic & in Terra, ita explicat. In hac oratione Deum precamur, nt nobis in obedientia prastanda, que ei debetur, & qua vita atque factis exprimenda est, opem afferat. Multum enim opis Homo indiget , ut ea qua Deus ei , potissimum sub Evangelio mandavit, prastare possit. Sunt enim ea ejusmodi, qua vires ipsius multis partibus superent. p. 109. 5. Eos, qui Chriftum non invocant, nec adorandum censent , non effe Christianos sentio , cum reipsa Christum non habeant, & licet verbis id negare non audeant, reipfa negent tamen. p. 115. Quid igitur sentiendum de iis, qui ejusdem Christi Deitatem negent

gent, que Invocationis & Adorationis iftius, qua Christus colitur, fundamentum & causa est? 6. Liberatio noftra per Christum voce Redemptionis exprimitur, quod maxime interveniat similitudo inter eam & Redemptionem proprie sic dictam, viz Homo captivus; qua Hominem captivum detinent , Poccatum fc. & mundus, Diabolu & mors ; Dem & Christins, Captivi Redemptor, Denique Redemptionis Pretium, Ipfe Christus, vel anima ipsius à Deo & ipso Christo impensa. Adjicit quidem - Tantum eo differt, quod in noftra hac liberatione, nemo est, qui accipiat aliquid liberationis namine. Sic ille. p. 185, 186. At nonne hoc lequitur è concellis modo dictis? Num Christus animam fuam impendit in Redemptionis pretium, & nemo est qui accipiat hoc pretium sic à Christo impensum? Quomodo ergo tunc Redemptio peragitur? Certe dare & accipere, in hoc Redemptiohis negotio, correlativa funt, & mutuo se inferunt. Sicut ergo nemo proprie accipit, quod non ab aliquo datur; ita nemo proprie & cum effectu dat, quod non ab aliquo accipitur. Ita in hoc opere Redemptionis, pretium illud, quod Christus Dei Filius impendit, Pater accipit. Quod & Scriptura non semel testatur. Redemisti nos Deo per sanguinem. Apoc. 5. 9. Christus semetipsum pro nobis tradidit oblationem & Hostiam Deo, in odorem suaveolentem. Eph. 5. 2. Sanguis Christi, qui per Spiritum aternum semetipsum obtulit immaculatum Deo, emundabit conscientiam nostram ab operibus mortuis, ad serviendum Deo viventi. Hebr. 9. 14. Sacrificium & oblationem noluifti , corpus autem adaptafti mihi -, Tunc dixi, ecee adfinm, ut faciam, O Deus, voluntatem tuam -Qua voluntate sanctificati sumps, per oblationem HUD.

lationem corporis Jesu Christi semel factum. Heb. 10. 5, 7, 10. Unde sequitur, quod ficut oblationes & facrificia pro peccato, que Deo juxta legem offerebantur, ab eo acceptabantur, ad reatum of ferentis tollendum; ita multo magis, corpus isfud humanum, quod Deus Pater Filio fuo adaptavit. ut offeretur in facrificium pro peccato, juxta ipfius decretum ac voluntatem ab eo pariter acceptabatur, ad sanctificandum Genus humanum, seu emundandum à Pollutione ista, quam ex peccato contraxerat. Quod & alibi afferitur - Deus fecit, ut is. qui non novit peccatum [id eft, (hriftus] pro nobis peceatum ellet, id est, sacrificium pro peccato: 2 Cor. 5. ult. Christus ipsemet peccata nostra furfum tulit in Corpore fuo fuper lignum. 1 Pet. 2. 24. 7. Communiter in Hominibus natura, exigua admodum sunt vires, ad en , que Deus ab illis requirir; perficiendum - Nihilominus tamen ea vires non ita prorfus exigue sunt, ut Homo, si vim fibi facere velit, divino auxilio accedente, non possit voluntati Divine obsecundare. pag. 197. 8. Liberter concedimus, neminem effe Hominers, qui voluntate & curfu suo, boc obtinere potuerit, vel posit, ut Deum ad conferendum aliqued Beneficium in illum moverit. Sic enim Apostolus, non est volentis, neque currentis; fed miferentis Dei. Rom. 9. 16. pag. 208. 9: Fateor, Deum interdum quosdam Homines ita a Gratia sua rejicere, ut nec resipiscere, nec corrigi posint, ut Pharaonem, & Judam. pag. 210. 10. Panca & ebscura S. Scriptura Testimonia, omnino juxta sententiam & plurium & clariorum accipienda funt. pag. 217.

6. 116. Hæc occurrunt in Catechismo Racovienfi. Sequentur ea, que habentur apud Jonam Schlichtingium, in explicatione Symboli. 1. Symbolum, inquit quit , quod Apostolicum vocatur , antiqui simum effe , spfamque fimplici fimam, qualir ab initio fuit tradita, Apostolicam cominere veritatem, a nemine fuit dubitatum. Que caufa nobis fuit, ut cum toti orbi testatum esse vellemus nos ipsi Apostolica, & primava veritati in omnibus insistere, in edenda hac Ecclesiarum nostrarum confesione, Symboli istins vestigia presso pode se-queremur. Sic ille, Epist. ad lect. p. 3. Bene est, quod extra dubium ponat summam Antiquitatem Symboli hujus, & fimplicissimam veritatem ab Apostolis traditam, in ea contineri asserat. Sed oportet præterea, ut hoc antiquissimum & Apostolicum Symbolium accipiat; non folum quoad Verba, sed & sensum eundem, quo verus Ecclesia Illud accepit; alioquin Apostolica & primævæ veritati in Omnibus neutiquam infiftet; cum hac non in vocibus, fed in rebus confiftat. Hunc autem sensum reperire est explicatum in Conciliis antiquis, in Scriptis Patrum, & in istis Fidei Regulis, five Symbolis ifthic occurrentibus, quibus veteres plenius & apertius exposurerunt Fidem ab Apostolis acceptam, contra sui Temporis Hæreticos; & à pravis ipsorum Glossis, variisque Corruptelis eandem vindicaront. Equidem Schlichtingius in hoc fuo Opusculo, passim citat Testimonia S. Scripture, quibus fuam. Sententiam ; in cujufque Articuli explicatione, confirmare nititur. At quam absurdum est, & Rationi absonum, citare Scripturam in fuo fenfu, vel in fenfu veterum Hæreticorum, quos Ecclesia Catholica olim damnavit, contra sensum istum, quem ipsa ab Apostolis, al liifque Ecclesiarum Fundatoribus acceptum, Filis. fuis constanter tradidit ? Par ratio est de litera S. Scriptura, quam Haretici abfurdillimi una cum Marie Catho.

Catholicis, olim retinuerunt, atque adhuc retinent; quorum interim fingulæ fectæ, etiam ipsis Socinianis Judicibus, pro Orthodoxis non habentur,

§. 117. 2. De Spiritu Sancto hæc habet. Primi ifti Christiani in Spiritum Sanctum tanguam in Divinum Ecclesie Doctorem , credendum effe dixerunt : quod rectissime fiere agnoscimus. Ib. p. 6. Adjicit. quidem, sed perperam - Eo ipso tamen, dum eum in Rerum, que Persona non Sunt, Censum referant, sese de Spiritu Sancto, ustatissima sigura, loqui immerunt. At è contra, ex omni historia Ecclesiastica constat, Spiritum Sanctum habitum fuisse pro tertia S. S. Triadis Persona, à cuctuis Catholicis, contrariamque Sententiam, ut hæreticam, in Euromio, Macedonio, aliisque Pneumaromachis condemnatam fuisse. Et ipsum Doctoris nomen, quem veteres illi tribuerunt, & Schlichtingius approbat, idem denotat, fi vox proprie accipiatur. Interdum quidem , S. Scriptura præcunte, de Spiritu Sancto figurative loguphtur, prout accipitur pro Dono, seu effectu Spiritus Sancti, pro Afflatu seu virtute Dei ; fed quoties proprie loquuntur ( quod apud cos multo uficatius est ) Personam semper indigitant. Quod etiam in Symbolis antiquis manifefte cernitur. Cum itaque Schlichtingius hic affirmat, Veteres Spiritum Sanctum retulille in Cenfum Rerum, que Persone non sont, non solum gratis dictum eft, sed & gravissima Calumnia, in favorem fectæ fue conficta. Idem poltea licet afferat Spiritum Sanctum elle Nabil Alind, quam Afflatum Dei , Virtutem Dei & efficaciam , Medium Sen Instrumentum divinum, quod a voluntate divina regitur; & virentem Altiffimi, prout ab Angelo Gabriele

briele appellatur. Luc. 1. 33. Cogitur tamen ibis dem, ittiulmodi Titulis Iplum adornare, que Perfonz foli proprie competunt, ut cum eum appellat, veriraris Evangelica , una cum Patre & Filio . caleftem Authorem, & Magistrum, & Ducem, & Tefrem. Ideo , inquit , & in Nomen illim, ficut in Pas tris & Pilis, tintti, imitiatique fumus. Nam ficut Pater misit Filium de Calo, sic Filius in Calum profeltu, fui loco misir Spiritum Santtum , in quo veluti Redux Orbi miverso Evangelicam pradicavit ve. ritatem. Illum quoque vocat legation Christi fidelem. qui Nihil à feipfo loquitur, fed quodcumque audit , Id loquitur ; Paracletum item , & Advocatum , Ecclefia fua datum. Hæc, aliaque Plura, quæ ex Evangelio ut plurimum collecta una congerit in explicatione Articuli de Spiritu Sancto, non nifi Persone proprie attribui possunt; neque aliquam Causam ifthic loci affiguat, que cogat nos in locum proprii fenfus figurativum fapponere. 1002 andin

5. 118. 3. De plenitudine Symboli ita dissetit — Symbolum hoc ommia, qua ad Christianam Fidem, & sic ad eterna Saluiu adeptionem requirantur, continere, vel inde pater, quod antiquitus ad hac usque Tempora in ommibus Christianorum Ecclesiis usu receptum sit, cos qui Ecclesia per Baptismum aggregantur, non de assis quam de Symboli istius articulis, interrogare; & si ad Omnia in hoc Symbolo expressi interrogati amuerint, cossem in Christianum Nomeu cooptare. Qui mos nunquam in Ecclesiis invaluisset, nisi sam olim creditum suisset istius Symboli prosessi onem plenam esse & genuinam Christianismi Tesseram. Sic Ille in præs. 9, 8. Recte quidem, contra Pontificios, & siqui sunt alli, qui Articulos Fidei multiplicant, post Fidem hanc ab Apostolis receptam,

tam, & ab origine Ecclesia traditam. At cum exhinc infert - Quam cum unicam Ecclesia nostra agnoscam, non ulla Alia magis quam ista Christianum Nomen & Titulum ulurpare debent - Fraudulenter agit, Conclusionem inferendo contra veritarem, que fibi ignota esse non potuit ; nimirum , quod illi , cæterique suæ sectæ Homines Verba duntaxat Symboli hujus antiqui admittant, at minime il-Ind interpretentur juxta sensum Antiquorum; quem igitur quamdiu rejiciunt, & suum ex adverso in locum Illius substituunt , quo jure expectant , ut in Ecclesiam Catholicam admittantur, & pro genuinis Ipsius Filiis agnoscantur? Ignorare item non potuit, quod vetus Ecclesia coacta fuerit non femel explicare hoc Symbolum in Synodis, fenfumque genuinum afferere contra varias Hæreticorum ccrruptelas, quos & in iisdem Synodus damnavit, & à fua Communione prorfus abscidit. Qua fronte igitur postulant Sociniani, ut præ cæteris Ecclefüs Christianum nomen & Titulum sibi vendicent, eo quod Symbolum hoc verbo tenus agnoscant, cum Fidem plam Verbis istis contentam, Christique Fidelibus commendatam reaple negent, quantum. ad plures Articulos, contra sensum Ecclesia Catholice, tum veteris tum hodiernæ? Quo jure se Catholicos existimari petunt ab Allis, vel etiam censeri aquum putant à suis, quamdiu Tales manent? Non alio sane, quam sectæ cujusque Generis, que Christianismum ore tenus profitentur & S. Literas (in quibus hujus Symboli Articuli continentur) pro verbo Dei habent, pro genuinis Ecclesia Catholicæ Filiis haberi postulant, cum interea istas literas in fensus malesanos & hæreticos detorqueant, quibus Fidem Catholicam fædissime corrumpunt, 5.119.4.5.

e

L

37

tr

CO

T

eff

P

fic

qu

S. 119. 4. S. Scriptura Campinica apud noi hand dubia est Amboritas, p. 9. Verissime quidem. Sed quo certo Judicio Scripturam Canonicam a libris Apocryphis distinguere norunt? Nonne ad hoc Discrimen instituendum, necesse est adhibere Testimonium atque Judicium Ecclesse Catholica? Cur ergo recusant Ejusdem Testimonio atque Judicio institi in Canonico S. Scriptura sensu tradendo, eundemque discriminando à quovis sensu spurio

& apocrypho?

S. 120. 5. De expiatione noftrorum Peccatorum per Christi fanguinem ita disserit. Christus facratifsimum suum sanguinem effudit, tanquam victima piacularis, pro peccasis nostris, ut illa, sam prastanti, & prorfus eximio, Deoque acceptissimo facto suo interveniente, penitus expiaret & de illorum expiatione at remissione, aternaque falute, nos plane certos redderet; quandoquidem per propriam sanguinis sus effusionem introivit in illa Sancta caleftia, ut fefe, tanquam magnu facerdos coram Dei vultu offerret , coram illo appareat, interpelletque pro nobis. Sic ille, p. 60. & postea. Si Christus posuerit Animam suam peccatum (id est victimam pro peccato ) videbit femen &c. Ila. 3. 10. Idem docent omnia Scriptura loca ; in quibus Sanguini Christi peccatorum nostrorum expiatio & Remissio tribuitur, Christique Sanguis cum Victimis expiatoriis confereur, vel Christus per Sanguinem fuum in caleste Tabernaculum, ad expianda peccata nostra, ingressus effe dicitur. Sic ille , p. 65. unde bene concludi potest, Christum satisfecisse Deo pro peccatis nostris per fanguinis fui effusionem; sive Christi fanguinem fic effusum ad remissionem peccatorum à Deo impetrandam, fuisse Pretium ab illo acceptatum. Siquidem victime piaculares sub lege Mosaica, Deo fatil

Satisfaciebant, ejusque iram placabant pro peccato contra legem admisso, illius reatum tollendo. Deinde fi Factum hoc Christi, in fanguine suo effundendo pro nostris peccatis fuerit Deo acceptissimum', ergo Pretium hujus fanguinis, ut à Chrifto oblatum fuit, fic & & Deo in hunc finem acceptum fuit. Sin acceptum non fuit ad hunc finem confequendum, quomodo Christus per hanc lango inis fui effusionem nos certos reddere possit, de peccatorum nostrorum expiatione atque remissione, & de æterna falute, quas hoc pacto nobis acquifivisse dicitur? Quomodo demuin magnus hic facerdos, per victimam hanc piacularem, & fibi & nobis Aditum patefecit in calefte Tabernaculum, si minime Deo grata suerit, & in cum finem accepta quo salutem nostram in Coolo persiceret ?

5. 121. 6. Idem fic explicat Articulum Symboli nonum, de Ecclesia Catholica. Gredimus Chriftianos Ecclesiam, id eft, congregationem visibilem con. stituere debere, eamque fanttam, non civilem, tredimus eandem debere effe Catholicam fen universalem, id est, non uni alieni populo astrictam; ut fuit Judaica, Jed omnibus po lis communem; net Doctrins & Fide variam, fed ubique & omni Tempore, initio ab Apo-Stolis facto, unius ejusdemque Doctrine & Fidei ; iftius nempe, que Symbolo hoc comprehensa est; ut qui banc Petineat, vere su Catholicus; qui vero Contrarii aut alieni quippiam admisceat , hattenus Catholicus effe non possit. In hanc igitur Santtam Ecclesiam Catholicam credimus, quia hec omnia, que Christiani ; sanctii moribus dediti, semper & ubique profesti sant ; pro veris & indubitatis agnoscimus, pag: 113. unde conchidimus fuiffe, & effe, & femper fore visibilem Christianorum Ecclesiam; nec uni Genti; nec uni alicul

alicui fectæ astrictam, quæ sibi soli Ecclesiæ Christianæ nomen arrogare velit; eandem quoque retinere Doctrinam listam atque Fidem Catholicam, quam Apostoli ubique prædicarunt, & Ecclesis a se sundatis, sacerrimi Depositi loco, tuendam commendarunt; Catholicos esse, qui hanc integram servant & inviolatam; Hæreticos autem, qui adversi quidpiam, aut alieni intermiscent. Denique in Ecclesiam Catholicam eo usque credendum esse, que semper & ubique prosessa est. Postulamus traque a socinianis, et sua Dogmata ad hanc Regulam perpendant; tunc enim, vel éa abdicare cogentur, vel haud ægre sereit; si minus in Censum Catholicorum ascribanturi

6. 122. 7. klem ad Sanctorum Communionem hac requirit. Crédimus unumquemque, qui salvus esse velit, debere eum Sanctis istis, id est, Discipulis Christi Sanctam habere Conversationem, & Rerum sanctarum, qua Christianam Pietarem constituum, communionem. Porro, Res ista sancta sunt, Fides, confessio, panitentia, Baptismus Aqua, satrorum conventuum diligens frequentatio, eucharistia celebratio, irem Fractim & Opera Fides ac Pameentia, & Spiritus Sancti, post Fidem ac Pamitentiam, divino munere, in Christianis habitantis; se persettà Charitas, sanctiaque, omnemque civilem Honessatem exaperatis, vita conversatio, veraque Regeneratio, sine quibus Fides est inmilis & mortus. p. 117: ubi agnoscit necessitatem duorum Sacramentorum, sc. Baptismi, & Eucharistia; & opus Regenerationis, una cum Dono Charitatis, gratia Spiritus Sancti attribuit.

6. 123. 8. Efficaciam Baptifini his Verbis ag-

Aqua subire debet, ut per eum Christo initietm, & Ecclesia inseratur, & per sacrum hoc lavacrum peccata praterita abluat, nec carnis deponat serdes, nudam santum Ceremoniam Corpore obeundo, sed id quod illa denotat, & cujus causa est instituta, Animo peragendo, & opere deinceps exequendo, bone Conscientia Innterrogationem in Deum, obtineat, per Resurrectionem Jesu

Christi. p. 118. scaling a world are an gloup

S. 124. o. Encharistiæ quoque effectus ita describit, dum ista Apostoli verba exponit Panis ifte , quem frangimus , Communio Corporis Christi est; & Calix Benedictionis, cui benedicimus, Communito Janguinis Christi est. 1 Cor. 10, 10, b.e. inquit, id, per quod communicamus ipfi Corpori & Sanguini Chrifti. Nam cum ex uno Pane omnes participemus, fit, nt unus Panis, & unum Corpus fiamus ; id eft, Communione ac focietate inter nos copulemur & qui alter istins Sacri Ritus finis est ) Cum vero hic Panis Corpori Christi, illiufque memoria unice sacratus sit, fit, ut ei Communicantes, ipfi Corpori Christi communicemus, tantoque Sanctius & arctius inter nos conjungamur; non secus atque illi, qui victimas comedebant, altari; & qui Idolothyea, Damoniis communicabant, quod victima altari consecrata effent. Idolothyta Damoniu immolarentur pag. 119.

§. 125. 10. De Remissione peccatorum hæc assesit — Credimus omnia preterita, quamvis gravissima, Peccata; omnesque etiam, post agnitam veritatem, intercurrentis humane imbecillitatis lapsus, omnibus Santtorum, quam diximus, Communionem habentibus, per obedientiam, & sanguinem, & Oblationem Jesu Christi, plenissime remitis; eosque hac Ratione non ex legis operibus, propriisque meritis; sed sine illis ex Dei Gratia justificari. Qua quidem Remissio peccatorum, as Justificatio, fide & Panitemia, ex parte nostra, comparatur, Fidei vero & Panitentia fruttibus, con-

fervaiur. pag. 123, 124-

\$. 126. 11. Mihi agnoscere quoque videtur ejusdem numero Corporis Refurrectionem, dum ifta Scripturz loca citat, in confirmationem hujus articuli que illud plane demonstrant. viz. 30. 6. 39, 40. Rom. 8. 11. 6. 8. 23. 1 Cor. 15. 20, 30, 32, 42, 43, 44. 2 Cer. 5. 1, 4. Phil. 3. 20, 21. Quid enim proprie dicitur refurgere, nisi quod prius cecidit; aut refuscitari, nisi quod antea mortis somno quasi sepultum jacuit ? Idem quod feminatur, non autem alterum aliquod femen, exfurgit in fegetem. Si Christus surrexit in eodem corpore, & nos pariter, qui habemus eundem Spiritum vivificum, in nobis habitantem, cujus virtute mortalia nostra Corpora vivificabuntur. Christus servator noster, ut ait Apostolus, transformabit Corpus nostrum humile, ut fiat conforme Corpori suo glorioso. Ergo est idem corpus humile quoad substantiam, quod ita transformatur; licet forma seu species externa immutetur. Quod & alibi ab eo clarius asseritur, oportet hoc corruptibile induere Incorruptionem, & hoc mortale induere Immortalitatem. 1 Cor. 15. 53. Ergo corpora hæc nostra de novo vestientur. non illorum loco nova substituentur. Equidem caro & fanguis Regnum Dei hereditare non possunt, id est, corruptibilis caro & fanguis, ut Apostolus ibidem sensum suum explicat, cum statim adjicit, -Neque corruptio hareditat Incorruptionem. fane, si Corpora istorum, qui vivi deprehendentur in Domini nostri Adventu, immurabuntur folum ( ut istic asseritur ) remanebunt autem quoad substantiam, par ratio valebit de corporibus mortuorum.

tuorum, ex hypothesi quod Deus potentia fuz vires, Justitizque suz zquitatem, erga utrosque pariter exercere velit, in foorum corporibus glorificandis; de quo non est, quod ambigamus.

S. 127. Hæc è Schlichtingio in Symbolum. Reftant adjicienda, que reperire est apud Joachimum Stegmannum in libello de Judice & norma Controversiarum Fidei. 1. Apellamu, inquit, ad Judicium omnium, qui fana Ratione utuntur, etiam Adversariorum. Act. 4. 10. 1 Cor. 10. 15. Idcirco, nili putet alios omnes, qui ipforum Dogmata, post accuratum examen adhibitum damnarunt, fana ratione omnino destitutos elle, necesse est, ut ipse, suæque fectæ Homines , eadem quoque damnent. At fi Rationem fanam ipforum propriam esse velint, Cæteris omnibus exclusis, nec modestiam certe sapit, nec fanam Rationem.

§. 128. 2. Inter principia maxime Generalia, atque certa, ab eo recensetur -- Communis illa Fides, quam tum viri graves, tum consentiae Historiarum Monumenta, constansque fama publica, apud omnes merentur. Talia enim inficiari nemo aufit , misi qui ipfum hoc universum velit evertere. Recte quidem. Ergo & ipsi fidem adhibeant iis, que veteres Ecclesiæ Doctores, Historici Ecclesiastici, actaque synodorum testantur de Ecclesia primitiva Doctrina, de Traditione Apostofica, & de novellis Hæreticorum Dogmatibus, contra Fidem Catholicam tone temporis exortis, & unanimi Ecclefiæ sententia condemnatis.

§. 129. 3. Judex est, qui rette explicat Scripturam, & ex ea colligir. Hoc quidem verissime. Sed quis sententiam feret de hoc Judice, an recte ex-Num

Num ipii foli, an orbis Christianus, qui ex adverso

S. 130. 4. Totine Ecclefia, ant pracipuorum ejus membrorum, sive extra Concilium, sive in Concilio tongregatorum; seu id à Papa approbatum sit, seu non fu ; cantum abest, us aspernentur ( Sociniani fe. ) aut contomnant Judicium, nt facilius & certius multor, quam feorsim singulos; Doctos prasertim, quam simpliecores, quid verum fallumve sit, discernere ao disu-dioare posse censeant; modo omnes illi sanam Rationem, & animum ab affectibus, seu Partium, opinionumque préconceptarum fludio liberum, in Judicium ad-hibeant. Plus enim vident oculi, quam oculou, & quod unum effugit, multorum sedulitatem & industriam fallere vix porest. Hinc fequitor, Socinianos fubmittere se debere Ecclesiz Catholica Judicio in rebus ad Fidem spectantibus; necnon, Synodorum decretis, que ab Ecclelia approbata funt ; Denique, tot Theologorum doctifimorum fententiz, qui illorum Placitis Hæresis notam inusserunt; nisi dicere velint, cos omnes fanz Rationis expertes elle, & a pravis affectibus, infano Partium frudio, & opinionibus præconceptis eo ufque in transversum abreptos, ut prorfus inepti fint ad Judicium indifferenter ac libere ferendum. Quod non minus fame Rationi, quam Christiana Charitati adversator.

§. 131. 5. An aliquis in Ecclefia gremium admirtendus; ant, si in Ecclefia fuerit, an esciendus sit?
Ecclefia sive judicio, sive arbitrio subjectum est. p.
35. ubi authoritatem Ecclesia agnoscit in exercitio Disciplina sua, quantum ad membrorum suorum admissionem, vel ejectionem, prout illi visum sperit; & consequenter, in repellendis, vel expellendis

pellendis Hæreticis, quales Sociniani funt ex ipfins Judicio. Itaque, nihil est, quod querantur de Ecclesia, cum hanc Disciplinæ suæ Partem erga eos exercet.

5. 132. 6. Non vult unumquemque esse Judicem in iis, quæ ad Religionem pertinent ut, quidvis pro libitu statuat, fine ulla reverentia Ecclesia aut Reipublicæ; aut sine metu Turbarum -Tamum abest, inquit , ut Ecclesia abjicere respectum liceat , ut potini qua Ratione quisque legitimum Ecclesia membrum fiat , vel maneat , acri Judicio inquirendum sit. p. 52. Cur itaque Socinus unumquemque suo arbitrio relinquit in Rebus Theologicis, ut de iis, prout fibi vifum fuerit, statuat? Cur ille, una cum Sociis ac Discipulis; Catholicam Ecclesiam adeo vilipendit, & illius Judicium suo postponit, imo contemptim rejicit, perinde ac si nihil omnino valeret? Cur non Schismata passim excitavit in Ecclesiis Polonicis, aliisque vicinis, & Conventicula nescio quot suorum contra leges ubique coegit, quibus necesse erat Rempublicam quoque conturbari; fed & potestatem atque Jura Magistratus Politici diminuere tentavit, in Resp. ad Palaologi librum de magistratu? Qua de Causa cum seditionis postularetur apud Stephanum Batoreum Poloniæ Regem, Cracovia discedere coactus est, & in ædibus Christophori Morstinii Paulicovii Domini Refugium quærere? Cur-item Socinus neminem folicitum elle vult de hoc, ut exquirat, quænam sit illa vera Christi Ecclesia, ad quam se conferre debeat veritatis inquirende, & falutis comparande Caufa; fed unumquemque privatum Sacræ Scripturæ Interpretem constituit, & genuini sensus arbitrum? Cur demum hic ipfe Stegmannus paulo post fibripfi

fibiipfi in hoc contradicit, com ait - Non ran: tum norma nobis ( cumprimis autem divina litera ) fatis clare & perfpicue proposita est, fed & vires fen facultates sufficientes concessa sunt, ut si modo velimas ; & animum intendumus ) dijudicare poffimus, wrum, & quo in errore bareamus; quidque verum arque fequendum; & conra, quid falfum, arque fu-giendum, dignoscere. Quod fi ita sit, quomodo fit, ut tot Ingeniofi, & eruditi, & induttrii veritatis inquifitores, ad eam tamen non pertingant, fed in errorum Devia diversimode abducantur? cuius luculentum Judicium est, Contrarietas illa, quam cernimus in illorum Interpretationibus, & fententiis: Ideirco necesse est, ut hujusce Defectus Caufam alibi quæramus; nempe, in neglectu mediorum istiusmodi, que Deus nobis utenda proposait subsidio ad veritatem exquirendam; qualia funt Traditio Catholica, Confensus Patrum, Judicium presentis Ecclesia, externa, & Gratia Spiritus Sandi interius illuminans; quam Oftorodus hand necestariam este putat, ut nec iple Stegmannus paulo infra. pag. 80. ubi affirmat , Unumquemque fine peculiari illustratione Spiritus Santi dijudicare poffe tantum, quantum intelligi ad salutem sufficit, quamvis plus imelligere possit, On certius judicare de co quod novit, accedente ope Spinitus Sancti. & post paulo pag. 91. Malta funt in S. literis fatemur , all que peritius & perfecte intelligenda, Spiritus Sancti Illu-Stratione opus effe credimus. Illa autem talsa effe dicimus, fine quorum inclectu peritiore quifque credere, ac porro etiam fervari queat. Inde , non mifi jam Credentibus Spiritum Santtum dari legimus; non certe, ut primum aliquid intelligant, quo credere possint, (id enim seipsum evertit) sed ut plura intelligant, tum 944 que ad f idei ipforum confirmationem, tum ad altoxim informationem facium. Non mirum est igitur, si ex hoc duplici neglectu factum sit, ut & veritatem non assequantur, & inerrores incidant. Neque enim Deus solet Spiritus sui gratiam largiri, nisi humiliter petentibus, & in diligenti ulu issorum mediorum assique versantibus, que ad veritatis assecutionem, progrumque sugam, summa cura atque Benigtate nobis indussit.

\$ 1330 De Re ignata memo rece judicati At credevidum est unicuique in fun arre experto. Sic ille, page 73. Hine fequitur, non unumquemque è plebe Christiana, fed eruditos folos admittendos elle pro idoneis Judicibus, in Dogmatibus controversis, quorum fententia inniti oportet eos, qui ad judis candum ex fe inepti funt. Sed quid facient, quoties eruditi in hujufmodi Rebus determinandis, fententhis inter se discrepant? Certe, in Rebus dubiis, tutiuselt illis adhærere, quos verifimilius est nos fallere, nec polle nec velle; hoc eft, corum ductum lequi, qui non tantum numero plares funt, fed & Doctrine, probitatifque nomine celebriores; feu (quod eodem fere recidit ) præpolitorum illius Ecclelia, cujus membra fumus, Decretis acquiescere. Ubicunque sc. manifestos error non apparet, qui oppugnet certeras Ecclesiae Catholica partes, vel veteris Ecclesie fidem atque Praxin , vel S. Scriptu-

5. 134. 8. Si de Divinis judicandum fir, que Christiaham Religionem confinaunt, Principia Divina ompino perspecta oportet, babeat. Accedat libertas à przjudicio, finceron Amor veritatis. Imprimis autem, Illustratio Spiritus Sancti, cujus ductum Ratio fequatur in judicando. Sic Ille. pag. 77. At hac Divina Prin-

Principia dignosci certo nequeunt, neque Conclufiones ex ils rite colligi, fi Adjumenta modo memorata neglectui habeantur. Et fane fi Sociniani, cum aliis Hæreticis, immunes essent à Philautia ac Przjudicio, veritatemque fincero Amore colerent, istinsmodi errores tam arctis amplexibus nunquam foverent . & tam obstinate tuerentur; mediis omnibus retegendi cos, interea, aut superbe contemp. tis aut faltem crasse neglectis. Interim tamen, bene fe habet, guod ad hoc opus judicandi imprimis requirat illustrationem Spiritus Sancti, cujus ductum Ratio sequi debeat. Hunc enim qui sequitur, neque in Ignorantiæ tenebris ambulabit, neque in devias errorum ambages se abduci patietur. autem lumen atque hunc Ducem, quicunque de Cœ-lo sibi dari velit, necesse est, ut (Impedimentis recte judicandi procul amotis) oculos fuos aperiat ad hoc Cœleste lumen intromittendum, & Ducem przeuntem fedulo fequatur. Alioquin, hoc Divinum Auxilium vel omnino negabitur ei, vel incassum dabitur. Neque enim Deus hujusmodi Donum aut conferre in invitos folet, aut apud Ingratos & Ignavos confervare.

\$ 135. 9. Fides sertior est scientia, etiam ca, qua sensum Testimonio nitisur. Credis tamen hand dubie, Te videre, audire, legere. Imo, properca credis, quia verum id esse agnoscis. Sicut Thomas. Jo. 20. 28, 29.

S. 136. 10. Multa credimus vera este, quorum modum, quo patto is sese omni ex parte habeat, Ratio persette non intelligit. Unde illud Tacisi De moribus Germanorum—Santisus & reverentius visum, decretis Deorum aredere, quam scire.

§. 137. Hzc Sociai, aliorumque quorendam præcipuz notz Sociaianorum, Concella notare, operz T 4 pretium duxi, quo via facilius præstruatur ad Ipsorum Dogmata aggredienda atque demolienda. Quam discordent enim cum iis, quæ alibi in scriptis suis passim asserunt, ac tuenda suscipiunt; & quantum virium habeant adea debellanda, non ægre animadverti potest abæquo lectore, qui utraque inter se conserre vesit. Itaque egregie dictum est à stegmanno in hoc ipso libello, pag. 128.

Ita mira Res est veritas, ut non possim non perpetuis se consicere Contradictionibus, quicumque cam oppugnatum eum. Qui etiam postea, in Cap de abusu Rationis, ingenue quidem fatetur vim prejudicis in sentenia ferenda; & ad hoc demonstrandum, varias affert instantias, at interim, suæ sectæ Præjudicia; quibus Ratio inter judicandum pervertitur, & a recto aberrare cogitur, vel discerne: è nequit, vel non vult agnoscere.

5. 138. Hactenus de Socinianorum Concessis. Reliquum est ut eis proponamus quædam postulata; que, ut a bitror, haud iniqua putabunt; cum vel antecedentibus Demonstrationibus, vel ipiorum Concessis, vel evidenti Rationi & Æquitati innitantur. Sunt autem hæc quæ fequuntur. 1. S. Scriptura, non obstante illius plenitudine atque Perspicuitate, variis & adversis, falsique Interpretationibus est obnoxia, ita ut moraliter impossibile sit, prout Hominum Ingenia & affectus se habent, ut de vera eius sententia inter omnes Christianos conveniat, modo licentia unicuique detur in suo ipsius fensu acquiescere. Siquidem experientia cujusque ævi abunde testata est, quam fæde, misereque sensus S. Contextus fuerit corruptus, & in longe alienum transfiguratus; idque in Rebus maximi momenti, tum ad fidem, tum ad mores spectantibus.

§ 139. 2. Traditiones rituales, five consuetudi-

nes ab Apostolis, virisque Apostolicis introducta, & ab Ecclesia Catholica generaliter observatæ per plures annorum Centurias; præsertim, si adhuc retente fint ab Ecclefiis, & numero pluribus, & Dignitate infignioribus; fi minus observatu fint univerfim & absolute necessaria, attamen astimanda funt, & ex fua natura licitæ, & observatu laudabiles, neutiquam vero ab illis damnanda, qui iis minime uti solent. Idem censendum est de eis, quæ jampridem, certa de Caula, usurpari cessarunt. Necnon de eis, quas Ecclesia particulares hic illic observarunt, vel adhuc observant, à Catholica vero non funt damnate, adeoque filentio faltem approbatæ. Illæ vero, quæ femper & ubique invaluerunt; nec damnari possent sine crimine Hæresis, nec contemptim omitti, fine crimine Schismatis. Cujusmodi funt Pædobaptismus, observatio Diei Dominici, aliorumque quorundam Festorum, certæ & folennes precum publicarum Formulæ, Impositio manuum in Ordinatione Ministrorum , & Reconciliatione Penitentium, Dedicatio Ædium facrarum, aliaque quædam, de quibus constat, eas receptas fuisse ab Apostolis, ut perpetuo & univerfaliter observandas. Sic enim Authoritas Apostolica vilipenditur, adeoque Divina, que in Apo-ftolis residebat; cujusque virtute hujusmodi instituta primo condebant, & Ecclesiarum usui in posterum commendabant.

\$. 140. 3. Ubi Ritus atque Consuetudines in diversis Ecclessis different, aut in eadem Ecclessa liberæ observationis sunt, nihil dici aut agi debet, quod in contemptum, vel scandalum tendat, aut istorum Rituum, aut Ecclessarum, que iis utuntur, aut quorumcunque ejusdem Ecclessæ membrorum, quibus

quibus in usu sunt. Sic enim præcipit Apostolus-Estote fine offendiculo, & Judzis, & Gracis, & Ecclesiæ Dei. 1 Cor. 10. 32. Qui edit, non edentem ne pro nihil habeat; & qui non edit, edentem ne condennet; Deus enim assumpsit eum. Rom. 14. 3. Ne amplius alii alios judicemus; fed hoc potins judicate, non effe offendiculum ponendum fratri, aut scandalum. 1b. y. 13. Suum quoque exemplum in hoc nobis imitandum proponit -Factus fum Judzis, ut Judzus, exlegibus, ut exlex; Infirmis, ut Infirmus, omnibus factus fum omnia, ut omnino aliquos servarem. 1 Cor. 9. 20, 21, 22. Ego per omnia omnibus placeo, non quærens meum iplius Commodum, sed Commodum multorum, ut serventur. Ib. cap. 10. ult. eandem quoque Regulam ex ore S. Ambrofil exceptam, fibique & Monicæ Matri datam oraculi instar habuit Augustinus, & perinde observavit, ut non femel teltatus est -- Cum enim ab istis consuleretur de Jejunio sabbati, quod Romæ observabatur, Mediolani non item; ita respondit Ambrosius -Quando hic fum, inquit (id est, Mediolani) non jejuno sabbato; quando Romæ sum, jejuno sabbato; & ad quamcunque Ecclesiam veneritis, eius piorem fervate, si pati scandalum non vultis, aut facere. Aug. Epist. 86. ad Casulanum. Ubi sic pergit, in Regula hac ulterius explicanda --Sed quoniam contingit, (maxime in Africa) ut una Ecclesia, vel unius Regionis Ecclesia, alios habeant Sabbato prandentes, alios jejunantes, mos corum mihi fequendus videtur, quibus Populorum corum Congregatio commissa est. Quapropter, fi Confilio meo libenter acquiescis, tuo Episcopo in hac Re noli resistere ; & guod facit ipfe, fine ullo Scrupulo, vel Disceptatione sectare. 6. 141.

5. 141. 4. Si constet de sensu alicujus loci Scripturz sacre, quod iste ab Apostolis devenerie, & ab issem Ecclesia relicius sit, cateris omnibus praferendus est , & aulla interpretatio ei adversa, à nobis admittenda est. Utrum vero sensus iste ab Apostolis devenerie, annon, judicandum est à Tessimonio veteris Ecclesia, quod extat in Scriptis Patrum, qui Tale quid asserunt, communibusque suffragus, ratum sacurratius excutitur, solenniusque, confirmatur.

S. 142. 7. Apoltoli ore Tradiderunt, dum adhuc in vivis erant, & post se reliquerunt, summulam quandam Doctring Christiana omnibus istis Ecclefiis, quas toto orbe plantarunt, priufquam libri novi Testamenti conscripti fuerint, & per Ecclefine iltas difperfi. Hanc enim professi funt & in Illius Fidem baptizati, quicunque in Christi Ec. clesiam admissi funt; quorum multa Millia memorantur, etiam ante Matthai Evangelium in vulgus editum, quod cateros novi Testamenti libros antecessiffe perhibetur. Quicunque item hanc Fidei Apostolice Formulam corrupide deprelienti funt vel addendo, vel auferendo, vel fenfum ejus genui imim depravando, pro Hæreticis habiti funt & ex Illius Sententia damnati. Hec demum pro Regula data est cunctis S. Scripture Interpretibus, ut ad Illius Amuslim expositiones suas omnes dirigerent; quam fi forte peglexerint & alienum , incongruumque sensum de suo comminiscerentur, expolitio illa pro heterodoxa & grronea habebatura fi minus pro heretica.

§. 143.6. Quod universa tenet Ecclesia, nec Concilia institutum, sed semper retentum est, non nisi Authori.

tate Apostolica traditum rectissime creditur. Hanc Regulam olim tulit Augustinus. De Bapt. cont. Donatistas. Lib. 4. cap: 24. Rationi certe valde congruam. Siquidem hac Unicuique dictat, unumquemque effectum necessario habere Causam sibi correspondentem, ac proinde ejusdem latitudinis. Quodcunque ergo antiquitus & universim per totam Ecclesiam obtinuit, necesse est, ut se reservad Apostolos, ut Authores, qui Ecclesias ubique fundabant, sive ad Fidem, sive ad Praxin spectet; nisi constet de Decreto alicujus Concilii Occumenici, quod istud Dogma, vel sustitutum primitus introduxit, &

Ecclefiæ Catholicæ commendavit.

6. 144. 7. Ifte Traditiones pro Apostolicis habendæ funt, quæ ad has Regulas quadrant, viz. Primo. Quando universa Ecclesia cujuscunque evi Aliquid pro Fidei Dogmate amplectitur, & Oppositum pro hæretico damnat, etli neque exprelle inveniatur in S. Literis, neque Deductio illius ex principiis ibi contentis, Unicuique sit obvia. Ratio est, quia Catholica Ecclesia semper professa est. atque hodie profitetur, fe omnia Fidei Dogmata ab Apostolis accepisse, neque novas aliquas de Fide Revelationis post Illorum mortem, vel præ fe fert , vel expectat. Tenet hæc Regula fimpliciter, ni forte evidenter oftendi possit aliquod Dogma, quod Ecclesia Catholica hujus, vel cujuscunque antecedentis avi tenet, aut elle tenuit, vel fuisse plane contrarium S. Scripturz, aut Ecclesiæ veteris Doctrinæ; vel eam damnare, aut damnasse, quod illa de Fide tenuit. Quod certe neutiquam probabile, si modo Possibile sit. Securi do , Quando universa Ecclesia Aliquod observat , probatque quod nulla humana Potestas efficere valet,

let , sed à Dei solius Institutione dependet , quoad efficaciam Gratiamque ei annexam, æquum est dicere, Illud à Christo, & Apostolis ejus fuisse traditum. Ratio est, quia non est in Ecclesiz Potestate, aliquam verborum Formulam, aut quemcunque alium Ritum instituere, cui divina Gratia necessario annexa sit, aut ejusdem vehiculum fit . ex vi faz lpfius Inftitutionis , que non nifi humana est; cum Totum hoc pendeat ex Institutione divina. atque adeo ex eadem Authoritate ad Ecclesiam derivari debeat; ficut & ipía Ecclefia, fic ad eam derivatum fuisse profitetur. Hæc autem Regula eandem in Agendis vim habet, quam Prior habuit Credendis. Tertio, Quando omnes Ecclesia Catholicæ Doctores uno ore testantur, se tale Fidei Dogma, talemve Consuetudinem, ab Apostolis accepisse, sive in Conciliis una Congregati, sive seorfim in libris à se conscriptis, certissimum est Catholicæ Traditionis Argumentum. Quis enim dicere audeat, vel eos ignoralle, quid à suis Majoribus acceperint; vel ex industria consensisse Omnes, in Posteris mendacio admodum pernicioso fallendis contra propriam sui Conscientiam? Quarto. Vincentius Lirinensis in suo Commonitorio adversus Hærefes has, aliasque quascunque Regulas huc pertinentes in unam hanc contulit, que sola ex omni parte Tuta est, atque completa; nimirum, at eam Traditionem pro Apostolica habeamus, qua ubique. semper, & ab omnibus recepta est; seu, qua pro Testimonio adducit Universitatem, Antiquitatem, & Con-Sensum unanimem; Universitatem receptionis per Ecclesiam Catholicam; Antiquitatem originis, à Santis Majoribus, & Patribus nostris, usque ad Apostolos deducta; Confensum item unanimem omnium, vel pene omnium refor

omnium Ecclefia Sacerdotum atque Magistrorum. Sic

ille. Common. cap. 3.

S. 145. 8. Ecclefia Christiana his notis dignoscitur, & ab omini alia Societate diseriminatur; quod sc. st una, Sancta, Catholica, & Apostolica. Una in se, & respectu Regiminis; Sancta, respectu Fidei & morum; Catholica, respectu Amplitudinis; int que nulli uni Genti altricta sit; Apostolica demuni respectu Originis sive Fundationis. Una, ut excludat Schismaticos; Sancta, ut excludat Atheos & Insideles, Profanos atque Libertinos; Catholica, ut excludat Hareticos & Perduelles; Apostolica, ut excludat Enthusiastas, & quoscunque nova Fidei Præcones. Porro, quicunque non est Membrum Ecclesia hisce notis insignita, extra quam non est salus, pro vere Christiano seu Fideli non est agnofeendus.

S. 146! o. Ecclesia Christi est Cotus vifibifis femperque fuit, eritque Talis, usque ad secundum iplius Adventum. Hec autem Ecclesie visibilitas, atque Duratio perpetua, ut disertis Christi Promillis innititur, fic & experientia omnium hucusque Seculorum de facto confirmata est. Eclipsin quidem paffa est interdum, & in quibufdam Mundi Partibus, uhi olim inclaruit, multum obscurata est, fi minus in totum defecit; at ex hac Eclipsi se paulo post recepit, pristinoque lumine denuo resplenduit; imo, & novas Regiones Tenebris prius oblitas, Evangelicz veritatis falutari lumine perfudit. Nunquam autem , vel Hareticorum Clandeftinis molitionibus, vel aperta Perfecutorum vi, vel intestinis Fisiorum suorum Dissidiis, vel atrocibus rectæ Fidei Professorum scandalis moribusque flagiriolis co ulque oppressa est , ut non tempestive refurrefutrexerit, Hoftes vicerit, Perduelles subegerit Filios diffidentes inter se tandem conciliaverit, motes emendaverit, disciplinam resarciverit, morbisque abactis, fanitatem, prins læfam, & imminutam recuperavetit. Constat item Cœtus hic visibilis. tam ex malis, quam ex Bonis, qui in externa ipfins communione fimul degunt; ita ut Mixtio hac non folum Plebem Christianam, sed & Ecclefiz pastores, Comprehendat. Quod fatis patet tum ex Historia Ecclesiastica cujusque seculi, que Rem iplam demonstrat; tum ex Christi Parabolis, que futuram prædixerunt: fc. Ex Parabolis de Tritico & Zizaniis, in eodem Agro; de bonis & malis Pifcibus, in codem Reti; necnon, de Ovibus & Hadis. in eadem Caula. Quibus adjici poteft Illud Apoftoli, De vasibus ad Honorem & Contumeliam, in & adem Domo. 2 Tim. 2. 20.

§. 147. 10. Ecclesia Catholica uniuscujusque zvi, & speciatim hujus, in quo degimus, non censenda est errare in Re aliqua majoris momenti, sive ad Credenda, sive ad Agenda spectante. Proinde, singulis illius membris tutissimum est ipsi considere, in Determinatione Rerum controversarum, & in ipsius Sententia acquiescere, sive Fidem respiciat, sive Praxin, in iis sc. que ad Cultum divinum, & Politiz Ecclesiastica administrationem pertinent.

§. 148. 11. Ecclesia non Catholica duntaxat, sed & quævis Particularis, quæ sc. Independens est, & sui Juris, habet Authoritatem legislativam circa Adiaphora definienda, quam omnia Ipsius membra agnoscere tenentur, ejusque Decretis obtemperare.

S. 149. 12. Discrimen necessario statuere oportet, inter Pastores Ecclesia, plebemque Christianam; cum pastores habeant munus sibi proprium, quod nemo usurpare debet, five exercere, fine Missione legitima, hoc est, qui non est ad illud exercendum rite vocatus, ordinatus, & admiffus.

S. 150. 13. Judicium pastoratis Directionis valde necessarium est in Ecclesia Christiana, nec temere rejiciendum à Plebe, utpote quod innititur Peritia simul atque Potestate Pastorum, qui à Christo summo Ilio Pastore, Gregi ducendo præficiuntur.

S. 151. 14. Jurisdictio præterea competit primariis Ecclesiæ Pastoribus, qui dicuntur Episcopi; & Judicium coercivum, in Censuris Ecclesiasticis, quas ex Officio, & Potestate sibi à Christo data, tum legibus latis decernunt, tum juxta leges istas infligunt, in immorigeros & obstinatos. Alioquin, ordo, Decorum, atque Pax, conservari nullo modo possent in Ecclesia Dei. Eadem potestas se pariter extendit ad Doctrinam Fidei, Cultusque Divini Praxin, quas eisdem incumbit, non solum proponere. fed & observandas præscribere. Extendit se quoque ad Personas omnium suz Jurisdictioni subditorum, delitibus inter eos exortis judicium ferendo, errores condemnando, veritatem confirmando, Convictos erroris, & in Contumacia perfeverantes, Censuris coercendo. & à Communione Ecclesia tandem secludendo.

S. 152. 15. Authoritas Conciliorum Generalium est sub Christo suprema in Terris, tum in determinandis Fidei Controversiis, tum in legibus Ecclesiasticis ferendis, que omnes Christianos obligent, in Rebus ad mores atque Disciplinam spectantibus.

S. 153. 16. Decreta Synodorum legitime procedentium, & ab Ecclesia Catholica approbatarum, ( etsi Generales non fuerint ) non sunt à quoquam

Fideli

So

cit

Al

five

ver

vel

Fideli repudianda; quippe que fingulos Christianos obligant, tum ad professionem Fidei ibidem decrete, tum ad praxin Discipline, juxta Canones Illarum Authoritate Sanciros. At magis precipue & peculiari jure Ecclesiarum istarum Membra obligant, que Delegatos suos ad Synodum miserunt, quarumque Delegati illuc ita imsi, Ecclesiarum suarum sensum atque Sententiam, in Synodo integre, summaque side representarunt, & congruenter Suffragia sua una cum Cateris, tulerunt.

\$1.14. 17! Goncilia vere Ceneralia, qualia erant dex Priora, cum ab Ecclelia Catholica jam olim fuerint approbata, merito postulant, ut Authoritas Illorum universim agnoscatur, qua patet Ecclesia Christiana; & ut Decreta illic facta, præsert ea que ad side spectant, admittantur ab omnibus vere Fidelibus.

S. 155. 18. Eth nullæ Revelationes, post Christum & Apostolos, Ecceleñæ datæ fuerint ad condendum novos Fidei articulos, & substantiam Cultus divini aut Politiæ Ecclesiasticæ immutanda, opus est tamen interiore Spiritu gu Illuminatione ad Scripturam rite intelligendam, & Mysteria Fidei, ut oportet, percipienda; qui Spiritus nunc dierum, non est quærendus aut expertandus, nisi in usu istiusmodi mediorum, quæ idem Christus, & Ipsus Apostoli Ecclesæ commendarunt; quæ item Ipsa in hunc sinem olim cum Fructu usurpavit, Nobisque tradidit usurpanda.

\$. 156. Hæc funt Postulata, quæ Catholici à Socinianis approbari petunt, ut Christianismi principiis sanæque Rationi apprime congrua. Restant Alia quædam, quæ ab iisdem emendari postulant, sive corrigi, ut Christianismo, sanæque Rationi adversa; quippe quæ perperam ab eis, vet omissa, vel admissa sunt, hoc est, asserta, & in praxin redacta.

redacta. Hæc autem fere funt.

\$. 157. 1. Ut Dogmata sua ferant ad \$. \$cripturæ normam examinanda; non autem eam detorqueant ad sua ista Dogmata confirmanda. Sive, ut sine Præjudicio accedant ad \$. Literas consulendas; adeoque cunctis opinionibus suis malesanis valedicere parati sint quamprimum eas verbo Dei adversas comperiunt, prout exponitur juxta Analogiam Fidei sive summam Dostrina Christiana in \$. Literis traditæ, & juxta sensum E celesa Catholica, qui ut universalitet hodie admissis est, sic & antiquitus acceptus atque approbatus.

5. 158. 2. Ut non fibi fas putent femus novos atque peregrinos, perversos, & hactenus in Ecclefia Christi, aut inauditos, aut damnatos, S. Scriptura pro libitu affigere, iis neglectis atque contemptis, quos Verba præ se usitate ferunt, & quos denotare solent in cateris Scriptura locis, etiam ipsis Socinianis Interpretibus; Tales item, quibus Scopus S. Contextus præcipue savet; locique Circumstantia optime congruunt; Quos demum Ecclesia Catholica, ut suo Suffragio approbat, sic & Majoribus traditos accepit.

S. 150. 3. Ut licentiam, sibi non permittant mutandi ad arbitrium puncta, commata, periodos, apices literarum; ipsasque literas, syllabas, vocesque integras, non solum nulla exemplarium probatorum Authoritate sussulti, sed & contra Fidem Codicum veterum, coromque qui vulgo legantur hodieque recepti sunt ab Ecclesia. Atque hoc, ut sua ipsorum Dogmata stabiliant, Sensibusoite pravis istis, quos Verbo Dei affingunt, sidem faciant, è libris sacris sta corruptis atque interpolatis; & Catholicorum Argumenta inde perita simul eludent. Cum enim non solum infame

21

fit in Aftienibus forentibus, que circa Res civiles veriantur; graveque maix Cause Argumentum, publicas Tabulas fallare, Testiumve viciata sustragia in forum producere, sed & gravi multa plectendum, certe multo magis in facris, ubissumme injustifica accedit summa impietas sacrilegium fraudi.

6. 160. 4. Ur lumen Rationis humanæ non opponant lumini Revelationis diving. Hoc nempe debile, & obscurum est, & diversimode fallax, ut unicuique patet, in Rerum quoque naturalium atque moralium examine, que nobis multo propiores funt, & intellectu faciliores. Illud autem, ut in se clarum est, ita & certum; quippe quod in veritatis notitiam ducit, fine cujulvis erroris periculo. Neque certum duntaxat, fed & absolute necessarium ad discernendum, riteque dijudicandum ista Fidei Christianæ mysteria, quorum cognitio ad salutem necellaria est. Equidem fatemur, hoc Revelationis divinæ lumen à Socinianis verbotenus agnofci. & quod aliquatenus ab eo se duci patiantur. At interim sepius evenit, ut cum aliquod Fidei mysterium mentis ipsorum oculo contemplandum proponitur, quod Hominis Yuxux five animalis indicio repugnat, aut faltem illius captum excedit; nimirum cui simile quidpiam ab eis reperiri nequit inter Creaturas; aut, quod in Contractibus, allifve Commerciis inter Homines peragi folitis. fibi haud æquum videtur, rectæque Rationi confonum, hunc fuz mentis oculum aut occludant, aut avertant, ne agnoscere cogantur, quod non possunt non intueri.

§. 161. 5. Ut Hæreses antiquas, & Orco jam olim damnatas Ecclesæ Catholicæ sententia, è epulchris suis non essoderent, ad pestem de novo

spargendam per Orbem Christianum. Quis enim, qui modo æquus sit sanæ Rationis arbiter, non facile concesserit, veterem istam Ecclesiam optime nosse, qualem Doctrinam acceperit ab Apostolis, aliifque viris Apostolicis, qui Ecclesias particulares in diversis Mundi Regionibus primo plantarunt? Unde fequitur, nullos Judices magis idoneos defiderari polle qui quascunque Doctrinas de novo exortas, cum ipfi adhuc in vivis essent, ad Fidei Arostolicæ Regulam examinarent. Quomodo faclum eft igitur, ut quamprimum Hærefes iftæ innoteice e caperint, non folum arguerentur, ut nova ac peregrina, fed ut adverfæ quoque Fidei femel tradite, & Communiter in Ecclesiis receptæ? Cur istorum Temporum Episcopi adeo conturbabantur ad primam horum Dogmatum famam, fi nihil novi aut periculosi illis inesset? Cur invicem literas mittebant, Concilia statim inibant, folicite monebant de hisce povatoribus cavendis & se mutuis exhortationibus studiosissime exacuebant ad hujufmodi Hæreles in ipso exortu supprimendas? Cur tam sedulo festinarunt, & undique coibant in Synodos, quoties aliquantulum otil dabatur, ut junctis Confiliis atque conatibus gliscenti Incendio tempestive occurrerent, fi parum ant nihil mali Hærefibus iftis ineffet? Cur hoc fecerunt's etiam fuh ethnicis Imperatoribus, & apertis Ecclelia Hostibus, nifi multo majus periculum (hristianismo imminere judicassent à Corruptoribus Fidei, quam à Persecutoribus Fidelium? Legimus enim, complures orientis Episcopos, sub Aureliano imp. convenille ad exturbandum Paulum Samosatenum è sede Antiochena, & illius Harcin una comprimendam; bandem lierein, quam impii ifti Hærefiarchæ Ebion & Cerinthus, Joannis Apostoli temporibus, primo divulgaverant; & a Photino Sirmiensi Episcopo postea redintegratam; propter quam & condemnatus est; idque, non solum a Catholicis, in Concilio Sardicensi; sed & abipsis Arianis, in Concilio Sirmiensi: a Socinianis demum, aliisque Anti-Trinitariis, post tot secula, ex orco resuscitatam.

\$ 162 6. Ut fi coerceri nolunt intra Catholicifmi Terminos, veteresque receptæ Fidei limites. quin, ils transcensis aut perruptis, aliena & peregrina Dogmata inter Christianos disleminare velint , à convitiis saltem & calumniis abstinerent. Ne causam suam agant maledictis & mendaciis; neque Catholicam Ecclesiam seculi primitivi, in qua Doctrinæ Apostolicæ Simplicitas atque Puritas, una cum sanctitate morum, quam maxime viguerunt, infamem reddere conentur, quali Apoltaliam fecisset à Fide Apostolica, aut eam saltem sædissime corrupisset. Cessent item piissimorum Episcoporum, & pro Fide Christiana Martyrum, famam malevo. lentislimis obtrectationibus incessere, quali Doctrinam istam quam Apostoli Ecclesiz primitus tradiderant, facrisque Literis consignarant in usum Posterorum, pro virili sua supprimere studuissent, dum omnibus modis conati funt finceros veritatis Evangelicæ Professores, non tantum cunctis odiofos reddere, fed & ex orbe Christiano penitus exterminare. Siquidem Hæreticos istius ævi, Anti-Trinitariorum hodiernorum Patres, primosque Dogmatum Socinianorum Authores pro folis Fidei Apostolica Professoribus habent, à qua Catholici istorum temporum in universum degeneraverant, caque de causa Professores hosce sinceros acerrime persecuti

perfecuti fint. Ita susque deque vertuat omnia; Catholicos in Novatorum, & Novatores in Catholicotum classem, sedem, nomenque transferentes.

5. 183. 4. Ut veterum Patrem infignlimene Ecclefiz Catholicz Doctorum Authoritatem non adeo vilipendant; illorumque Teltimonia, illorumque ab hodiernis Catholicis afferuntur ad afferendam Fidem Praxinque antique Ecclesie, contemptim rejiciant, quali nihil omnino valerent. Siquident Hi, eximia moram quique Temporum Ornamenta limul erant atque Munimenta; luminaria Ecclesia in Terris hifce militantis, præfulgida luminaria; fole fufficia accensa, & undiquaque veritatis Etholica Fidei Affertores, & Pugiles invictifimi quam, ut ab Apostolis acceperant, ita fidishine confervarunt, studiolissime docuerunt, & constantiffime defenderunt, contra umufcujusque generis Advertarios, Gentiles , Judaos , & Hererices; quam denique, ut à majoribus suiceperant, ita posteris tradiderunt, sanctissimi instar Depositi, fleque in Toro, neque in Parte, aut diminuram, att depravatam. Horum utique Authoritas non parum valebit apud omnes modelti & moderati Ingeriti Christianos. Urcunque enim sas sit de privatis illo-rum opinionibus siberius paulo ferre censurami, que co ufque duntaxat à nobis fidem merentur, quousque Argumentorum vites fele porrigunt, è S. Scriptura, vel è Ratione petitorum) attamen se Res aliter habet in iis, que de publica Eccle-fiæ Fide arque Praxi reftantur, quorum insell este non poterant. His nempe estimandi sunt, non ut privati Doctores, sed ut publici Telles. Quoties

itaque testantur, nemine redarguente, Ecclesam fui Temporis hanc Doctrinam, & univertim approballe & à majoribus accepille; hanc item Difciplinam in Politia administranda; hunc ordinem, & hos Ritus in cultu Divino peragendo, & suscepisse pariter, & usurpasse, quis temere rejiciat ipforum Testimonium? Siquidem in his probitas potius, quam Peritia requiritur. Du um autem ellet, valde durum, illos ut malæ fidei Testes ablegare, aut faltem ful ectos habere, qui pro Fide Catholica tam strenue decertarunt, imo & mortem oppe-tierunt, que omne genus falsi tantope e aversatur, ut nec pro salute animarum, pro Deo, ejusque veritate tuenda, mendacium quodvis ullatenus permittat. Sed & peritia quoque, non probitate fola, eminuerunt antiquiores avi Doctores; presertim in Fidei Dogmatibus, in quibus exquirendis, excolendique diligentillimam operam navarunt. Itaque, five fidelitatem in Testando, five peritiam in Fide, de qua testantur, spectemus, haud facile nos in errorem inducere poterunt; adeoque digni censendi funt, quorum Testimonium in hoc negotio admittamus.

\$.164. 8. Ut sibi licentiam non assumant, decretoriam sententiam serendi contra omnes Ecclesias Christi Fidem hodie prositentes, qua longe lateque per orbem disperse sunt. Quod certe seri non potest, sine summa Temeritate, atque Arrogantia. Siquidem has omnes vel crasse Ignorantia, vel assectant erroris reas peragunt, quod falsa adhuc obstinate tueantur, & sinceram evangesii veritatem summa pervensitate resiciant, etiam postquam & hanc & ista ipsi ( ut arbitrantur) evidentissime demonstraverint Neutiquamenim ipsos late-

re potest, quomodo cunctæ Ecclesiæ Christianismum profitentes, non hujus zvi duntaxat, fed & omnium retro seculorum, Socinianismi Dogmata damnaverint. Præsertim Ecclesiæ nuperioris seculi, in quo hac nova Dogmata à Socino divulgata funt, quamprimum apud iplas innotescere caperunt, atque infuper speciosissimis, quæ excogitari poterant; Argumentis studiosissime afferta funt ! ista tamen Communibus suffragiis dammarunt. Quis autem sana Ratione præditus, multoque magis Christiana Charitate vel modice imbutus, animum inducat ut credat, tot millia Catholicorum manifestam veritatis lucem, cum se ultro oculis ingeffit, aut non potuisse discernere, aut contra illins fulgorem oculos sponte occlusisse, ne videre cogerentur, quod agnoscere noluerunt? Quin potius credamus, intra Fines Ecclesiæ Catholicæ quamplurimos reperiri, & semper suille repertos, qui Ingenio & perspicacitate Judicii pollent, qui veritatem intimo cordis amant, omnique Industria quærunt; qui Pietate, merumque Integritate inter cæteros excellunt ; quibus denique, ante omnia, falus animarum in summo Pretio est, cui nihil magis officit, quam falutare Evangelii lumen affectatæ Ignorantiæ, errorisque Tenebris opprimere, & contra apertam-veritatem mendacium perversissime tueri.

§ 165. o. Ut si cohibere se nolunt, quin impugnent sundamentalia Christianismi Principia, saltem à Maledictis & Blasphemiis se abstineant, Ne Deum Christianorum, qui ab ipso Christi & Apostolorum avo, ad nostra usque Tempora, in Trinitate Personarum agnoscitur & colitur, scommatibus, & opprobriis, sadissimisque convitis

pro-

proscindant , qual monstrofum aliqued Commentum, & cerebri male feriamis Idolum. Ne alia quamplu ra Christiana Fidei mysteria, quorum supra memini , vilipendant , & infectentur non folum or falla & inania, fed & fumme perniciofa atque peftife-Non fic Apostoli fe gesterunt in Evangelio prædicando, ne quidem contra Idola Gentilium Ritusque istos impios, immites, & impuros, quibus Idola illa colebantur. Nam, fi Scribæ Ephefio fides (qui, ut iple idolorum cultor erat, ita Res Pauli, & Sociorum ejus apud Ephelum ignorare non poterat ) & iple Paulus, & qui cum eo erant, etfi Idololatriam acerrimo zelo impeterent & ever tere congrentur, attamen haud soliti funt falfa ifta Idololarrarum numina atrocibus convitiis & maledictis incessere, sed æque immunes se præftirerunt à Blalphemia in Gentilium Deos, ac a facrilegio in direptione Templorum. Sie enim ille in oratione ad fuos Ephelios - Adduxistis Homines iftos. neque facrilegos , neque Blafpemantes Deam veftram! Act. 10. 37 Cum item Athenis effet & confpices ret urbem; ut Idolis refertam, fic & illorum cultui omnino deditam, quamvis ad hoc Spiritus eius exacerbaretur, à contumeliis tamen abstinuit, tum in Idola iftay tum in ipfos Idololatras; mihil afperius efferens in Athenienses, quam quod adverteret eos quali superstitiosores elle; & occasione arrepta ex conspectu cujusdam Ara, cui inscriptum erat, Ignoto Deo, veri Dei notitiam, cultumque. prædicans Quem, inquit, ignorantes colitis, Hunc ego vobis annuncio. Act. 17. 22, 23. Ita fe Paulus gerebat, ita cæteri quoque Apoltoli, fobrie & modeste Rem suam agentes; neque atrocia convicia temere jactantes, sed solidis Argumentis Adversarios

verfarios finos erroris convincentes. Porro, quod iple Paulus facere assevit, idem in mandatis dat Timotheo fao -Servam Domini pugnare, non oportet, fed mansuetum effe erga emnes, aptum ad dovendum, tolerantem malos, cum lenitate erudientem eos, qui se contra opponunt ; experiendo, an Deus force alis daturius fit Refipiscentiam, ad veritatem agmicendam, 2 Tim. 2. v. 24, 25. Apoltolos ergo in hoc, ut in ceneris, Sociniani fibi proponant imitandos; & aote omnia folicite fibi caveant à crimine Blafphemiz, quam Deus fub lege, diro lapidationis supplicio plectendam voluit; & piiffimi Principes sub Evangelio, hanc Dei sententiam comprobantes, eandem vel capitali supplicio, aliove perguam fevero, castigandam duxere. Imo, & ante cos Ethnici, natura Duce, ulcimam fupplicium statuerunt in Blasphemiæ Reos; neque aliter Pietatem in Deos fuos fe fatis demonstrare polle arbitrati fant. Exemplo fint, præ cæteris, A-thenienses modo memorati, in is, que decreverent contra Protagoram, Diagoram, Alcibiadem, ipfumque Socratem, quamvis de hoc crimine per calumniam damnatum.

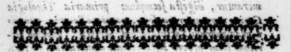
S. 166. To. Ut fibi solis non sapiant, aliosque omnes pro Inspientibus habeant. Cum enim recham rationem omnium Controversiarum Judicem statumt, candem sibi solis attribuere solent, quasi sue secte propriata. Quod enim Enthusiaste dant Spiriteti privato, Hi Rationi private tribuunt; quod isti dumini extrinsecus insuso, Hi lumini nature ingenito. In hoc quidem nimium liberales erga Rationem mere humanam, & desuper non illuminatam; cum experimentis frequentibus constet, quam varia sit & saliax in sua sententia serenda, non solum

lum in diversis Hominibus, quorum Ingenia & mores plurimum variantur; sed & in eodem, pro diversitate Ætatum atque studiorum. Quomodo igitur tam incerto Duci considere possunt in Rebus Fidei, que non nisi Cælesti lumine discernuntur, & rite agnoscuntur, cum tam sæpe homines fallat, etiam in naturalibus & moralibus, quæ nobis multo propiora funt, & intellectu faciliora? At certe multo iniquius & arrogantius est, sanam Rationem, præsertim in rebus Theologicis, sibi solis vindicare, quasi peculiarem quandam sectæ suæ Prærogativam; ac si alii omnes Christianismum profitentes sanæ mentis compotes haud essent. De Chinensibus quidem sertur, quod sua Genti soli bi-nos oculos tribuant, Europais unum, Cateris neutrum. At Sociniani, in hoc paulo arrogantiores, qui neque Europæis, paucis suz sectæ exceptis, vel unicum concedunt. Illi Europæ incolas, non nisi luscos esle volunt; at Hi, plane Coccos existimant.

FINIS.

lum in directiv Hominibus, que ma lageria de inores par me'n vernander led e la cello ; pro directione, Assatret sales Really cum. O omodo iging real lygne D. o called posing in Rebus fid i, gas non mit Coetta turinge decennuis ture in the agnorounce, com con fix e homines taliar / erland m treture as as more than a constant his maile 1. opto a to Criminal allows? redai do sumagono, do said dricia esto SA Katiotento, peaforent in rebus i beolo is the follo vindicação, quello peralistem quanto a la La fue l'a cognitecta, ac li abi comes chiefe come professes fane mentis compres had chat To Emmelber que m'to ter qued fre to . . . . . . Arso initial, in the office a morning of negro Europoje, - vive folto merpris, vel 

71.015



## Index Capitum præcipuorum, quæ in hac Dissertatione tractantur.

O Rigo Secta Sociniana à duobus Socinis , Lalio & Fausto; quorum Historia brevi percurritur.

Utriusque Ingenium, eruditio, & mores; prafentim

Faufti. Ib. &. pag. 12.

Quomodo & unde hic Faustus Haresium & Hareticorum farraginem in unum compegerit, novamque Sectam de suo instituerit. pag. 8.

Artes, quibus usus est in Dogmatibus suis uniuscujus-

que Genio commendandis. pag. 15.

Opportunitates item, quas sedulo arripuit ad Hareses suas disseminandas, prasertimin Polonia. pag. 43. Adversarii Socini, Ipsiusque Dogmatum. pag. 48.

Etiam ex Anti-Trinitariorum numero. pag. 55. Postulata Socinianorum aquiora, à Joachino Stegman-

no proposita. pag. 61.

Postulata Socinianorum iniquiora de Judice Controversiarum, Interpretatione S. Scriptura, viribus Rationis naturalis in Religionis negotio, Hareticis non coercendis, Ecclesia, & aliis quibusdam, ab eodem Stegmanno proposita, recensentur & redarguuntur.

Socinianorum Dogmata particularim, & ordine enumerantur, merantur, digesta secundum primaria Theologia Capita; prant erma sum, partime Socini, partim è pracipuorum Socinianorum Scriptis; quorum plerisque item breves Resunationes annestumum. p. 100.

Dogmatum Socinianorum summa Pernicies, cum vitis illius Seeta Hominum; presertim Arregantia, Inconstantia, Contumacia; Hypocrisis, atque Tergioersatio, Socioi Sociotumque illius arguintur. pag. 223.

Socini & Socinianorum Concessa, qua ad refellendum Ipsorum errores non parum conducunt. pag. 245.

Postulata Socinianis proposita, que voi in istis Concossis fundantur, vel Argumentis prim allatis innituntur, vel alias sana Rationi, & Aquitati consona sunt. pag. 296.

Secret define of the contract

Down O page 15

Acres cariors whis it

med a Harefren

## ERRATA.

D Ag. 10.1.18.lege uberius. p.34.1.23.1. suo. p.44.1.9.1.pugiles.p. 51.1.8.1.communicarent p. 52,1.16.1.1595.p. 56.1.33.1.1pfirum Authoritatem, tanquam ad Afglum. p.62.1.11.1 sum parum. p.74.1. 27.1. aftimetur: p.92.1.11.1. federent.p.129.1.17.1. non fuscepiff. 1b. 1. 12. l. neque effeciße, ut nobit vita aterna offerretur à Deo, sed ut nos illam à Des. p. 132. 1.7.1 fecum.p.138.1. 2.1 ampletandam. p. 145.1, 24.1.es per. p. 178.1.31.1. docent, p. 184. 1, 14.1. nobis, Ipfic. p. 186.1.3. 1. ideoque merito. Ib. 1. 31. 1. Reformatarum.p. 188, 1. 4. 1. Pucciw. p. 194, 1.25.1. prafertim.p. 195. 1, 2. 1. Ifraelitis folis. P.214.1.12. 1. non decreviffet. p. 226.1.1. 1. fuas Ipfius. Ib.1.5. 1. amice. 1b.1.1 g. 1. vel de Re levi: p, 228.1. 11. 1. invideant. 1b.1. 20. 1. Arbitram.p. 235.1.2.1. Dominatum.p. 236.1.1.1. credamus.p. 240.1. 14. dele fueruns. p.246.1.23.1. creduns. Ib.1.28.1. errorem. p. 253. 1, 26. 1. Wagroviensem. p. 254. 1. penult. 1. Contumscium. p. 255. 1.12. Lobservavi. p. 256.1.2. 1. non exiguam. p. 257. l. 26. 1. Cur itaque non, p. 258.1. 7.1. fc. p. 262.1.30.1. Patrum, p. 262.1. 22. 1. Idololatriam. Ib.l.ult, 1. folet. p. 265.1.2. 1. pertinebat. p. 270.1. 25.1. Illi. p.271.1.20. 1. Cui. 16.1.30. 1. malediti.p. 272.1.10.1. pracipue. Ib.1.28. 1.Oppositum intrepretari per Oppositum. Ib. 1. pen. 1. dabo, pro, patiar fumi. p. 274.1. 5.1. permittam. p. 275. 1. 1. 1. non certe. 1b. 1.7. acle, plenius. Ib. 1.8. 1. & peftea plenius, p. 285.1. 2.1. indicio. p. 292.1.18. l. Cur non Schismata duntaxat. p. 292. l. 16. l. propofuit, us fubfidio esc poffens ad. 1b. 1. 19.1. exterius; p. 300.1. 24. 1. Revelationes. Ib.1. 28. dele effe. Ib. 1.29.1. vel effe, vel fuiffe. p. 301, l. 13. l. in Gredendit.